
Живая 
летопись
епархии

                  Речицкое

Тако, да просветится свет ваш пред человеки, яко да видят ваша добрая дела и прославят Отца вашего иже на небесех. (Мф.5:16) 

№3/2025

благочиние



КОЛОНКА РЕДАКТОРА 2

АКТУАЛЬНОЕ ИНТЕРВЬЮ
С малых лет я «был священником»… 3-4

ПРИХОД И ПРИХОЖАНЕ
Такое многогранное служение 5-6

Между небом и землёй 6-9
ПЕРЕКРЁСТКИ БЫТИЯ

«Где двое или трое...» 10-11
СВЯТЫНИ НАШЕГО КРАЯ

Живая капля веры 12-13
А ЗНАЕТЕ ЛИ ВЫ ЧТО?

Как из адамы получился Адам...? 13

ЖИЗНЬ ЕПАРХИИ 14-16

СТРАНИЦЫ ИСТОРИИ
Речицкое благочиние: 
по страницам истории 17-19

НАУКА И РЕЛИГИЯ

Пчёлы против хаоса... 19

НЕИЗВЕСТНОЕ ОБ ИЗВЕСТНОМ
Облачение священника: традиции и смыслы 20-21

РОДИТЕЛЯМ НА ЗАМЕТКУ
Тишина, в которой растёт любовь 22

ГОРИЗОНТЫ ВДОХНОВЕНИЯ
Письма к Богу 23

МИР ЛЮДЕЙ
Христианская праздничная трапеза 24-25

О НАБОЛЕВШЕМ
Человеческое достоинство — от лукавого? 25-26

ВОПРОС СВЯЩЕННИКУ 27

православный журнал

Учредитель: Православный приход храма иконы
Божией Матери «Всех скорбящих Радость», г. Гомель.

Издание зарегистрировано в Министерстве
информации Республики Беларусь,

свидетельство № 1280 от 25.03.2010 г.

Подписано в печать с готовых диапозитивов
04.07.2025. Дата выхода 14.07.2025 г.

Формат 60х84 1/8. Бумага офсетная № 1.
Печать офсетная. Усл. печ. л. 2. Заказ № 5481 от 27.06.2025 г. 

Тираж 1850 экз. Цена свободная.
Адрес редакции: г. Гомель, ул. Якубова,1Б.

Отпечатано в типографии УП «Донарит».
Свидетельство о государственной регистрации издателя, изготовителя,

распространителя печатных изданий №2/108 от 07.04.2014.
220030, г. Минск, ул. Октябрьская, 25, www.donarit.com
Публикуемые материалы отражают мнение их авторов

содержание номера:

колонка редактора

фото обложки: Успенский собор г. Речица

Протоиерей Вадим Кочан

С малых лет
я «был священником»…

Актуальное интервью #3/2025

Тот, кто хотя бы раз в жизни бывал в Речице и гулял 
по её прекрасным улицам, не смог бы пройти мимо 
самого удивительного её уголка. Свято-Успенский 
собор, не так давно отметивший своё 150-летие, по-

ражает не только архитектурной красотой и изысканностью 
внутреннего убранства. Приходской дом с небольшим музе-
ем церковной старины, благоустроенная территория вокруг 
с идеальным газоном и органически включенными в неё 
фотозонами создают особый шарм и ощущение стиля во 
всём, начиная с самых простых мелочей. Существует мне-
ние, что каждая картина художника несёт на себе печать 
видения и мироощущения её автора, а каждое стихотворе-
ние обнажает сокровенные струны души поэта. Наверное, 
это утверждение будет справедливым и в отношении свя-
щенника, настоятеля, под руководством которого на про-
тяжении почти тридцати лет создавалась вся эта красота. 
Мой сегодняшний собеседник — благочинный Речицкого 
округа, настоятель собора Успения Пресвятой Богородицы, 
духовник Гомельской епархии протоиерей Алексей Пешко.

—  Отец Алексей, я не первый раз у Вас в гостях, и каждый 
раз не перестаю удивляться исключительному порядку 
и ухоженности вокруг. Открытый недавно барельеф в честь 
Первого Патриаршего Экзарха всея Беларуси митрополи-
та Филарета, приходской музей, обустроенные вокруг 
художественно-креативные локации и многое другое, что 
невольно пленяет глаз…Откуда это в Вас? Ведь такие вещи 
не происходят на ровном месте.

(Мой собеседник улыбается) У нас это всё было привито 
в семье. В местности, откуда я родом, даже такая шуточная 
поговорка была: «Пусть на огороде ничего не растёт, но, чтобы 
было красиво». С детства я любил рисовать. Близкие, кто видел 
мои работы, советовали идти учиться на художника. Я даже 
в армии, когда служил, матери нарисовал свой портрет и на‑
писал, что это мой друг. Но она ответила: «Это же ты!». Портрет 
до сих пор хранится. Мне это всё нравится. Занимался много 
и фотографией раньше. Плёнку очень быстро отснимал. Была 
и камера и кинопроектор.

—  Мы ведём наш неспешный разговор в помещении не-
большого церковно-археологического музея. И потому не-
вольно возникает вопрос: а как пришла идея его создания, 
что подтолкнуло?

Наверное, впервые я увидел, как идея церковного музея 
была прекрасно реализована в нашем епархиальном управ‑
лении. Это был первый толчок. Музею теперь около десяти лет. 
Сюда приходят на экскурсии школьники, проводятся темати‑
ческие занятия воскресной школы. Хочется, чтобы наши арте‑
факты дали возможность экскурсантам прикоснуться к живой 
духовной традиции. Здесь и иконы старые есть, и элементы 
священнического облачения, и, конечно, же книги. Что‑то мною 

Когда‑то на берегу небольшой речушки, впадавшей в могучий 
Днепр, возникло небольшое поселение славян — дреговичей. Его 
так и назвали ласковым словом Речица, что буквально и означает 
маленькая речушка. Издревле речную проточную воду называли 
живой. Ведь её, в отличие от воды стоячей, в те далёкие времена 
можно было безопасно пить. Вот и селились люди рядом с жи‑
вой водой и главными транспортными магистралями, коими в то 
время также были реки. Да и знаменитый торговый путь «из ва‑
ряг в греки» также пролегал по речицким землям. Близость ли 
древнего купеческого пути, необходимость ли жить в чутком со‑
гласии с природными ритмами могучего Днепра и сформировали 
на этих землях особый тип людей. И хотя каждый исторический 
период вносил в их судьбы свою лепту, позволю себе заметить, 
хоть авторский взгляд всегда субъективен, живут здесь особые 
люди, предприимчивые, творческие, как будто отмеченные особой 
печатью Свыше. Так это или нет — судить тебе, дорогой читатель. 
А мы перелистываем сегодня ещё одну страничку живой летописи 
епархии и начинаем рассказ о Речицком благочинии.

K

→

03
 протоиерей Алексей Пешко«Юбилейная часовня» на набережной Днепра

в городе Речица. Авторское сооружение 
художника Эдуарда Агуновича



05

Актуальное интервью

Беседовал Протоиерей Вадим Кочан

→
Приход и прихожане #3/2025

было привезено ещё из Костромы, как этот крестильный ящик 
из дерева, которому больше ста лет, что‑то постепенно соби‑
ралось здесь.

—  Вы задумывались когда‑нибудь, как могла сложиться 
ваша жизнь, если бы Вы не стали на путь священства?

Я по-другому себя не воспринимаю, с малых лет я «был 
священником». Сейчас многие батюшки говорят, что, если бы 
знал всё, то не пошёл бы. У меня не так. Я знал, и я пошёл.

—  А что повлияло на Ваш выбор?

Наши родители, мать, хотя она никогда силком не заставля‑
ла: «иди в храм!» или «поступай в семинарию!». Такого никогда 
не было, а вот добрый пример перед глазами всегда был. Семья 
была церковной. У меня один дядька священник, другой дядька 
священник. Когда они приезжали в гости для меня это было 
всегда чем‑то возвышенным. И уже позже, когда я начинал свое 
служение в Костроме, мне довелось знать многих заслуженных 
священнослужителей, которые пережили тяжелейшие времена 
гонений, прошли и тюрьмы, и лагеря. Особенно вспоминается 
образ убелённого сединами старца — владыки Кассиана. За его 
плечами были пятнадцать лет лагерей. Когда я рассказываю об 
этом молодым священникам, им бывает трудно в это поверить.

—  Отец Алексей, вы более сорока лет служите в одном го-
роде и одном приходе. В контексте человеческой жизни — 
это целая эпоха. Что Вам больше всего вспоминается, когда 
Вы оглядываетесь назад?

Моё духовное становление проходило в России. Там я слу‑
жил на сельских приходах, и поначалу на новом месте ко мно‑
гому нужно было привыкать. Люди ко мне отнеслись с большой 
любовью. Особенно хочу вспомнить ныне покойного протоие‑
рея Петра Латушко, который принял меня с братской любовью 
и вниманием. Рядом с ним многому можно было научиться. 
И время было такое — конец 80‑х, начало 90‑х, храмов было 
ещё тогда немного, а у людей был большой интерес к вере. 
По несколько десятков человек мы крестили единовременно. 
Было много и венчаний, и отпеваний. И первая воскресная 
школа появилась. И мне, как самому молодому, приходилось 
многое брать на себя, везде успевать. Особая страница моей 
жизни началась, когда мы всем миром восстанавливали со‑
бор. У людей был большой духовный подъём, и всегда ощу‑
щалась помощь Божия, которая не оставляет меня и теперь. 
Ведь и сама Речица — это город нефтяников, город творческих 
и в чём‑то неординарных людей, родина знаменитого худож‑
ника Александра Исачева. Его супруга является прихожанкой 
нашего собора.

—  Есть такое малопонятное уху светского человека слово 
«благочинный». Как бы Вы ответили на вопрос: кто такой 
благочинный?

Как в каждом районе есть председатель райисполкома, так 
и для каждого церковного района есть благочинный — старший 
священник. Причём это не просто какая‑то почётная должность, 
но то, что требует от тебя быть для других примером. Если воз‑
главляю службу, на меня смотрят, на моё поведение, слушают 
мои слова, которые также требуют моей ответственности. Так 

и говорят часто: «как сказал благочинный, с благословения 
благочинного». Первый и в то же время равный среди равных 
священник. Я стараюсь, конечно, но иногда наговоришь сгоряча, 
а потом просишь прощения за слова, даже у детей и внуков.

—  Как Вы чувствуете, Вы строгий благочинный?

Порой бывает да, строгий. Как‑то владыка мне сказал, 
я даже не думал, это ещё когда владыка был архимандритом 
в Корме, что если нет строгости, то подчинённые начинают 
«тухнуть». Не раз и не два это говорил. Да это так, нужно быть 
строгим, без грубости, конечно. Строгость и в семье должна 
проявляться. Если не спрашивать, то даже священнослужители 
начинают расслабляться.

—  Отец Алексей, Вы — духовник епархии, к Вам на исповедь 
приезжают священники, и, наверное, не понаслышке зна-
ете те проблемы, с которыми сталкиваются современные 
пастыри. Чтобы Вы могли сказать, посоветовать тем, кто 
сейчас задумывается о том, чтобы встать на путь церков-
ного служения?

Недавно в разговоре с матушкой вспоминали насколько 
трудно мы жили в первые годы нашего служения. Мой пер‑
вый приход был в небольшой деревеньке в Костромской об‑
ласти. Её особенностью было то, что находилась она между 
двух шоссейных дорог. До одной десять до другой четырнад‑
цать километров. Как сейчас, автобусы не ходили, и своего 
транспорта не было. Было трудно, но мы не роптали. Радо‑
вались тому, что можно Богу и людям послужить. Сейчас всё 
как‑то иначе. Недавно знакомый выпускник семинарии на мой 
вопрос о рукоположении, сразу стал высказывать опасения: 
«А если в деревню пошлют?». И тут, конечно, возникает во‑
прос: «Ты идёшь ради Иисуса или хлеба куса?». Сейчас, слава 
Богу, есть все возможности, любые книги, любая информация. 
Но и искушения, конечно, есть. Потому хотелось бы пожелать 
бесстрашия перед трудностями, терпения, укреплять семейный 
тыл, супругам уступать друг другу и проявлять снисхождение. 
Крепкая, основанная на любви семья священника — это пример 
всем прихожанам и фундамент здоровой обстановки на при‑
ходе. А будущим пастырям надо помнить, что священство — это 
в первую очередь служение людям, что, конечно, требует жертв 
сил и времени, а это не определяется только лишь рамками 
совершения треб и богослужений.

—  По сложившейся традиции прошу Вас несколько напут-
ственных слов сказать читателям «Сретения».

Господи, помилуй! Чтобы никогда не забывали Бога, и ощу‑
щали Его присутствие в своей жизни, чтобы чтили родителей 
своих, младшие уважали старших. Старшие показывали хоро‑
ший пример детям, внукам. Чтобы молились за упокоившихся 
родителей, живым звоните и навещайте, бросайте всякие дела, 
потому что это им и вам нужно, чтобы потом не жалеть об упу‑
щенном времени, о том, что недодали заботы, не попросили 
прощения.

—  Благодарю Вас отец Алексей за интересную беседу.

Такое многогранное служение

Алкоголизм — это не болезнь одного человека
Диакон Сергий Порошин:

—  Уже несколько лет при нашем приходе действует группа 
в честь великомученика Бонифатия — для людей, чьи близкие 
страдают от алкогольной зависимости. Служим акафисты пред 
иконой Божией Матери «Неупиваемая Чаша», молебны святому 
Бонифатию, Иоанну Предтече. Люди приходят, молятся за своих 
родных об избавлении их от пагубной страсти. В храме есть ико‑
на великомученика Бонифатия, написанная по их просьбе и на 
их средства. Примечательно, что до революции в нашем соборе 
уже существовало общество трезвости в его честь. Со временем 
стало ясно: нужна как духовная, так и психологическая под‑
держка. Так появилась идея выстраивать встречи по принципу 
программы «12 шагов», как это делают в группах Ал-Анон. Это 
путь осознания своей ответственности, изменения поведения, 
преодоления созависимости. Мы приглашали специалистов, 
в том числе врача-нарколога. Ведь алкоголизм — это не только 
болезнь одного человека, но разрушенные связи — в семье, на 
работе, в обществе. Исцеление требует изменений не только 
от пьющего, но и от его окружения. Меня особенно радует са‑
модостаточность таких сообществ. Они не ждут помощи извне, 
а сами организовывают свою работу. Человеку нужна опора. 
В привычной среде его может снова настигнуть искушение: 
бутылка на столе, знакомые разговоры. А в группе он чувствует 
поддержку — и это помогает удержаться. Главное, чтобы было 
понимание: исцеление — это не одномоментное чудо, а путь, 
пройденный с молитвой, с трудом, но в вере. Тогда есть надежда, 
что «силен Бог воскресить падшего» (Рим. 14:4).

Путь к осознанной вере
Иерей Эдуард Бондарь:

—  Два года назад в Речице началась работа катехизатор‑
ских курсов. В первый год занимались чтением и разбором 
Евангелия, во второй — изучали Катехизис и литургику. 
Программа обучения рассчитана на два года, занятия про‑
ходят еженедельно по четвергам в вечернее время. Ка‑
ждое занятие длится около полутора часов. В этом году — 
первый выпуск: двадцать человек завершают обучение. 
Интерес к курсам есть — с Божьей помощью летом сформи‑
руем новую группу. Цель этих курсов — не просто передать 
знания, а помочь людям прийти к осознанной, зрелой вере. 
Многие, даже воцерковлённые, слушатели впервые почув‑
ствовали, что Евангелие — не абстрактный текст, а свиде‑
тельство о Живом Боге, Который вошёл в человеческую 
историю. Воплощение, Крест, Воскресение — для некоторых 
это было не более чем красивая легенда. А здесь вдруг 
открывается: «И Слово стало плотью, и обитало с нами» 
(Ин. 1:14). Я говорю слушателям: самый важный экзамен — 
это не зачёт и не итоговая работа, а личная духовная жизнь. 
Если хотя бы один-два человека из двадцати начали ре‑
гулярно исповедоваться и причащаться — значит, труд не 
напрасен. Особенно радует, что полученные знания нача‑
ли применять в жизни. Некоторые преподаватели — слу‑
шатели курсов — используют их в работе с детьми, ведут 
факультативы по основам православной культуры. Это 
уже живые плоды: когда учителя передают детям истину 
о добре и об Источнике добра.

Побывав в журналистской командировке в Речице, мы с радостью узнали, что в этом замечательном городе от-
крылись библейско-богословские курсы, действует группа взаимопомощи людей, чьи родственники находятся 
в алкогольной зависимости, а также активно работает сестричество милосердия. И всё это при Свято-Успенском 
соборе. Мы попросили сказать несколько слов об этих проектах их непосредственных участников.

Иерей Эдуард Бондарь

Диакон Сергий Порошин

→

04



#3/2025

Иерей Ростислав Миронович:
—  В нашем районе много социальных учреждений: районная 
больница, отделения сестринского ухода, детский интернат 
для ребят с ограниченными возможностями здоровья, жен‑
ская консультация, специализированный детский сад. Мы 
активно взаимодействуем с этими учреждениями.

Как сказано в Евангелии: «Истинно говорю вам: так как вы 
сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали 
Мне» (Мф. 25:40). На этом строится наше служение — служение 
любви и милосердия. Мы ищем и находим людей, готовых 
откликнуться на зов сердца, посвятить часть себя другим, 
принять участие в этом духовном труде.

Между небом 
и землёй

Почаевское пророчество

Сам отец Виталий родился в Речице. Ходить в храм стал 
в начале 90‑х, когда в Гомеле заканчивал БелГУ Т. Потом 
работал на железной дороге и искал смысл жизни.

—  Такая пустота в душе была, которая требовала запол‑
нения, — вспоминает священник. — У меня друзья были веру‑
ющие. Первый раз исповедовался в Почаевском монастыре. 
Мне тогда батюшка сказал: тебе священником надо быть. 
Я удивился сильно. Выхожу и говорю друзьям: куда вы меня 
привезли? Меня тут попом хотят сделать.

Прошли годы, и однажды он пришёл к владыке Аристар‑
ху с вопросом: может, есть воля Божья послужить Церкви? 
Виталия рукоположили в священнический сан на Благо‑
вещение в 2006 году, и уже через две недели в Ровенской 
Слободе показали вырытый котлован под фундамент: «Вот, 
ты будешь настоятелем этого храма».

—  С Божьей помощью и с помощью добрых людей че‑
рез полтора года мы уже освятили храм и отслужили в нём 
первую Литургию.

Крылья вырастают на клиросе

Теперь рядом с храмом мечтают построить трапезную, 
где можно будет собираться и общаться с прихожанами. 

Храм в честь архистратига Михаила, где служит иерей 
Виталий Штойко, виден задолго до въезда в агрого-
родок Ровенская Слобода Речицкого района. Рядом, 

через дорогу, — кладбище, на территории которого ког-
да‑то стоял старый Михайловский храм.

Покаяние длиной в поколение

—  Наш новый храм построил Леонид Васильевич Дворни‑
ков — внук того человека, который в 30‑х годах прошлого 
века разрушил старый, — рассказывает настоятель прихода. — 
Когда мы познакомились в начале 2000‑х, он был замести‑
телем командира отряда милиции особого назначения ГУВД 
г. Москвы. Рассказывал: в 1996 году в Чечне, когда сводный 
отряд бойцов 21‑й оперативной бригады внутренних войск 
Российской Федерации Москвы под его руководством очищал 

Главные помощники отца Виталия — местные жительницы.
—  Работаем во славу Божью, — рассказывает Зинаида 

Царкова. — У нас команда: Валентина Варивода, Надежда 
Сурма, Тамара Радченко, Иван Гриценко, Лидия Пинкина… 
Батюшка благословил — вот мы и стараемся украсить храм 
и территорию вокруг него. Рассаду цветов — лилии, гор‑
тензии, хризантемы — всё выращиваю у себя в теплице. Со‑
храняем цветы максимально долго, чтобы на престольный 
праздник, 21 ноября, храм наш превратить в райский сад. 
Хризантемы сохраняем до Рождества. Если морозы — в дом 
заносим.

Валентина Варивода — главный чтец и певчая. Когда ре‑
гент, матушка Наталья, отсутствует, именно она руководит 
клиросом.

—  Я раньше в местном хоре пела. Меня на клирос при‑
вела директор клуба Нина Гавриловна Ковальчук. Бывает, 
устанешь сильно, а придёшь на службу или поработаешь 
в храме — будто крылья вырастают.

На территории агрогородка есть Ровенскослободская 
средняя школа. Священник постоянно общается с её педа‑
гогами и учениками.

—  На Пасху дети к нам приходят, в колокола звонят. На Рож‑
дество «Встречи у вертепа» проводим. Всегда находим время 
поговорить со школьниками о самом главном — о Господе.

Спасённые святыни

Сестричество милосердия — слаженная команда. Сёстры гото‑
вят людей к исповеди и Святому Причастию в районной больнице, 
участвуют в епархиальных акциях: рождественских, пасхальных, 
памятных встречах, утешительных визитах в интернаты и детские 
учреждения.

При соборе работает волонтёрская группа. Каждый, кто хочет 
приобщиться к делам милосердия, может прийти в храм. Мы 
присматриваемся к человеку: в чём он силён, к какому делу ле‑
жит сердце. Кто‑то идёт в больницу, кто‑то — в интернат, кто‑то 
помогает в женской консультации или в специальном садике. 
Всё начинается с малого, с первых шагов. А затем рождается 
постоянное послушание, в котором человек раскрывается, взро‑
слеет духовно. Сегодня в нашем социальном служении постоянно 
участвуют более двадцати человек.

Есть трудности, но есть и утешения. Когда заходишь в палату, 
а больной говорит: «Ой, наконец‑то батюшка пришёл», — разве 
это не радость? Или, когда сёстры делятся опытом: рассказывают, 
как их ждут, как открываются души. Порой человеку нужно не 
столько лекарство, сколько слово. Просто быть рядом. Слушать 
и слышать. Ведь Господь сказал: «Научитесь от Меня, ибо Я кроток 
и смирен сердцем» (Мф. 11:29). Смирение и сострадание — две 
основы этого служения.

Работаем и с подрастающим поколением — посещаем школы, 
лицеи, колледжи. В рамках Школы христианской нравственности 
проводим встречи и беседы. Заключается соглашение с учеб‑
ным заведением, и в установленные сроки мы приходим. Дети 
слушают, задают вопросы, проявляют интерес. Некоторые из 
выпускников спустя годы пишут, благодарят, рассказывают о пе‑
ременах в жизни.

Служение милосердия — это не просто помощь нуждающимся. 
Это путь внутреннего преображения, школа любви, путь к Богу 
через ближнего. «Блаженны милостивые, ибо они помилованы 
будут» (Мф. 5:7). И если нам удаётся хоть немного послужить 
в этом деле — значит, всё не зря.

порученный участок в Грозном, ему попала в шею пуля. Спасшие 
его врачи удивлялись, что он выжил.

После этого военный серьёзно задумался о смысле жиз‑
ни. Тогда же он узнал, что дед разрушал церкви. Понял — надо 
исправлять то, что натворил предок. Так, с Божьей помощью, 
нашёлся главный строитель. Утварь, колокола, иконы — всё за‑
купали и привозили полковник милиции и его коллеги.

—  Помогал нам Леонид Васильевич до самой своей кончи‑
ны, — говорит отец Виталий. — Поехал на Святую Землю, был 
там в Страстную неделю. Вернулся, а на Светлой седмице от‑
дал душу Богу. Успел себе памятник поставить — в виде нашей 
церкви. Ничего случайного не бывает. Поколения мужчин в их 
роду умирали молодыми. В том числе и его дед умер в возрасте 
36 лет. А вот Леонид Васильевич — первый, кто прожил больше 
шестидесяти. Видно, Господь дал завершить дело покаяния.

Приход и прихожане Приход и прихожане

Иерей Ростислав Миронович

→

→
0706

Покаяние длиной в поколение

Крылья вырастают на клиросе

Почаевское пророчество

Сестричество милосердия — 
слаженная команда

иерей Виталий Штойко



#3/2025#3/2025

Ирина Осташкевич. Фото автора

Распятие в  Михайловском храме уникальное, чудом 
спасённое из храма в Ярославской области, в конце 30‑х 
затопленного при создании Рыбинского водохранилища. 
Особая святыня в Михайловской церкви — икона Матроны 
Московской, написанная дочерью батюшки, Марией Штойко. 
Девушка в Москве профессионально занимается иконопи‑
сью. Отец Виталий надеется, что со временем в церкви поя‑
вятся и другие писаные иконы. А может, и целый иконостас.

Второй приход отца Виталия находится в соседней дерев‑
не Новый Барсук, что в 16 км от Ровенской Слободы. Храм 
здесь устроен в доме, переоборудованном под церковь ещё 
в 1946 году.

—  Там иконы особенные, — рассказывает батюшка. — 
Жаль, их когда‑то замазали пентафталевой краской — такой, 
как пол красят. Хотели обновить, а на самом деле спрятали 
лики. Местный житель Сергей Иващенко помогает рестав‑
рировать. Снимаем слой — а там прекрасные образы. Уже 
раскрыли около двадцати ликов.

Всякое дыхание

Отец Виталий родом из Речицы, а его жена Наталья — 
гомельчанка. С будущей матушкой вместе учились в Бел‑
ГУТе, а поженились после окончания. В Гомеле появились 
на свет дочери Ирина и Мария, а вот младший сын Роман 

родился, когда матушке было сорок лет, — радостно произносит 
батюшка.

—  У Ромы была астма, — отмечает матушка Наталья. — По‑
советовали, в том числе, пить козье молоко. Тогда мы и завели 
козу. Потом — ещё несколько. В интернете учились: как доить, 
как обезроживать, как роды принимать — всё по видеороликам.

Вот так потихоньку премудрости ведения сельского хо‑
зяйства и осваивали. Коз завели больше, научились делать 
разнообразные сыры. Старшая дочь Ирина, которая сейчас 
учится на психолога, подарила родителям сыроварню, в ко‑
торой готовятся будущие головки качотты и гауды. Матушка 
показывает холодильники и смеётся: у нас, как у кота Матро‑
скина, все ёмкости молоком заняты:

—  Каждый день надаиваем по 20 литров козьего, плюс ещё 
20 литров коровьего. 40 литров молока надо вовремя перера‑
ботать, поэтому мы заложники этого процесса.

—  Теперь Роман нам здорово помогает, — дополняет отец 
Виталий. — Он с малолетства к труду приучен. С самого детства 
помогает пасти, кормить и доить животных. Молитвы к Богу, 
лечение и козье молоко помогли мальчику преодолеть бо‑
лезнь. Знаете, во всех хозяйственных заботах важно о главном 
не забывать — о служении Престолу Божьему. «Человек жив не 
хлебом одним, но всяким словом, исходящим из уст Божиих» 
(Мф. 4:4). Я же не фермер, а священник. Поэтому поголовье 
увеличивать не будем.

Ноев ковчег на хоздворе

Радостным блеяньем и мычанием встречают отца Вита‑
лия его питомцы. Козы тычут морды в руки с лакомствами, 
которые приготовил для них хозяин. Чёрная корова и резвый 
бычок не отстают и требуют своей доли внимания. Здесь 
же — коты и собака, которые знают, что после вечерней дой‑
ки им полагается малая доля.

Говорят, человек для животных — как Бог для человека. 
Вот и здесь кажется, что домашний скот вышел за пределы 
своего естества — в любви и доверии отцу Виталию. В лучах 
заходящего солнца этот засыпанный соломой пятачок двора 
вызывает ассоциации с Ноевым ковчегом. Пахнет навозом 
и подошедшим молоком, которое козы и корова готовы ще‑
дро отдать человеку. Мы с отцом Виталием идём на дойку. 
Пока я выбираю ракурсы для съёмки, хозяин омывает вымя 
заждавшейся коровки и присоединяет аппарат. Через 15 
минут — четыре трёхлитровые банки парного молока и ещё 
немного для котов на вахте. Козы выглядывают из своих 
загончиков в ожидании очереди на дойку. Отец Виталий 
характеризует каждое животное:

—  Вот эта козочка у нас культурная и интеллигентная, 
а эта, вырывающая миску из рук, — совсем наоборот. Одна 
знакомая бабушка говорит: «Коза — в десятом поколении 

дьявол», она везде пролезет. Вот видите, они и нам демон‑
стрируют свои разные качества, — отец Виталий ласково 
укрощает упрямых животных. — Козоводство воспитывает 
у человека терпение. Мы стараемся всё делать по правилам, 
чтобы козье молоко не имело характерного привкуса. Козье 
молоко усваивается за 15 минут, а коровье — за 40.

Два весла в помощь

В сельском доме, где живёт сейчас семья, всё сделано 
с умом и умелыми руками: проведена вода, обустроена 
кухня с тёплым полом.

—  Батюшка для меня купил посудомойку, отопление под‑
ключили, — демонстрирует удобства матушка Наталья. — Всё, 
что нужно, делаем сами. Ещё у батюшки есть небольшая 
столярка — он же на все руки мастер.

—  Когда зимой бывает время, я с удовольствием столяр‑
ничаю, — подхватывает отец Виталий. — Кровать, например, 
сам сделал. Для храма мы с помощниками всё сами делаем. 
Как говорят святые отцы: у тебя в жизни есть два весла — 
на одном написано: «молись», на втором — «трудись». Если 
только одним грести — лодка не поплывёт ровно. А если 
обоими пользоваться — всё пойдёт на лад. Только так и при‑
плывём ко спасению.

→

 иерей Виталий Штойко с супругой

09

Ноев ковчег на хоздворе

Два весла в помощь

Всякое дыхание

Спасённые святыни

иерей Виталий Штойко на хоздворе

Приход и прихожане



11

Перекрёстки бытия #3/2025

Событие стало шагом на пути Николая к Богу, однако духовные 
поиски продолжались. После вуза будущий священник работал 
на различных предприятиях, в том числе был руководителем 
мебельной фабрики.

Однажды в семье его друга случилась трагедия — трагическая 
смерть жены и двух детей. Произошедшее, вспоминает отец Нико‑
лай, его шокировало: «Зачем мы учились, зачем стараемся, что‑то 
строим, если жизнь заканчивается внезапно? В чём смысл жизни 
человека? Для чего всё это?». Поиск ответов на сложные вопросы 
привёл Николая к Богу. Сегодня батюшка признается: «После 
случившегося несчастья я надел крест и больше его не снимал».

Впоследствии Николай много путешествовал по монастырям, 
пел на клиросе и участвовал в жизни образовавшегося братства 
при речицком храме Покрова Пресвятой Богородицы.

Тогда же в его жизни произошла встреча с первым духовным 
отцом — почаевским монахом Антонием (Пилецким), который был 
тайно хиротонисан в годы гонения на Церковь. Владыка находил‑
ся на покое и проживал в агрогородке Холмеч Речицкого района. 
Большое влияние на Николая оказало знакомство с епископом 
Аристархом. По его благословению участниками братства был 
организован сбор подписей, благодаря чему здание Успенского 
собора в Речице было возвращено верующим.

«Где двое 
    или трое...»

Всё, что кажется случайным, — есть Промысл 
Божий, — считает иерей Николай Савостья-
нов, настоятель храма Казанской иконы Бо-
жией Матери в деревне Милоград Речицкого 

района. Его первая встреча с Библией стала шагом 
к  вере. Через скорбь и  размышления он пришёл 
к Богу. Сегодня отец Николай — духовник всебело-
русских крестных ходов и наставник сестёр мило-
сердия.

Промыслом избранный путь

«Маркса и Энгельса я изучал, а Библию ни разу не 
читал» — размышлял в конце 80‑х студент Гомельского 
университета Николай Савостьянов. Случай познако‑
миться с великой книгой представился очень необыч‑
ный. Библию он увидел и приобрёл в книжном мага‑
зине и сильно удивился: в советское время найти на 
прилавке священную книгу было чем‑то из ряда вон 
выходящим. Однако, когда на следующий день там же 
решил купить её для своего друга, пожилая кассир от‑
ветила: «Библии у нас нет и быть не могло». Объяснение 
произошедшему чуду он впоследствии так и не нашёл.

В сорок лет Николая рукоположили в диакона, а через три 
года — в священника. «Я боялся священства, и сам никогда 
бы не решился на такой шаг, — отмечает батюшка, — но сей‑
час я не представляю своей жизни без служения Престолу».

С любовью и молитвой

Сейчас отец Николай является духовником сестри-
чества милосердия в честь святой мученицы Татианы.

Сёстры признаются, что служение доставляет радость 
и вспоминают много случаев, когда после беседы с ними 
люди впервые приходили к Богу. Собеседования с женщи‑
нами, собирающимися сделать аборт — одно из важных слу‑
жений речицких сестёр милосердия. Старшая сестра Вален‑
тина Дежко вспоминает историю, произошедшую несколько 
лет назад в день Жен-мироносиц: “Всем женщинам дарили 
цветы, а мне цветка не досталось. Господь предусмотрел 
для меня другой подарок. Ко мне вдруг обратилась мама 
с мальчиком на руках со словами: «Жизнь этому ребёнку 
я сохранила после беседы с Вами”.

Господь приводит сестёр к их служению по-разному. 
Ирина Кириенко убеждена, что её приход в сестричество — 
пример Божьего призвания. После аварии женщина попала 
в травматологическое отделение и, однажды услышав там 
проповедь сестры милосердия, твёрдо решила — она должна 
служить ближним подобным образом.

Старшая сестра Валентина Дежко подчеркивает, что 
главной задачей при работе с людьми является подготовка 
к исповеди и причастию пациентов Речицкой центральной 
районной больницы: «За год более 500 человек мы подго‑
тавливаем к принятию Святых Христовых Таинств».

Испытание и благодать

С 2021 года иерей Николай Савостьянов — духовник 
всебелорусских крестных ходов. На первый свой крест-
ный ход батюшка попал почти случайно: «Мне было ин-
тересно поучаствовать в крестном ходе, и я обратился 

к благочинному Речицкого округа, протоиерею Алексию 
Пешко, за благословением отправиться в Царский крест-
ный ход «Екатеринбург-Ганина Яма». Как оказалось, 
в это время искали священников для участия в первом 
Всебелорусском крестном ходе «Жировичи-Минск», 
куда я и отправился».

Сейчас батюшка с уверенностью говорит: «Крестный 
ход — это не просто шествие из одной точки на карте в дру‑
гую. Это, прежде всего, особая сугубая молитва за мир, за 
Родину, за Церковь. В повседневной жизни бывает трудно 
сконцентрироваться на молитве, а там, когда нас много и на‑
шей главной целью является совместное обращение к Богу, 
сопряжённое с определённым усилием над собой, человеку 
даётся возможность почувствовать радость присутствия 
Божия в своей жизни и надежда быть по-настоящему ус‑
лышанным. Ведь где двое или трое собраны во имя Моё, 
там Я посреди них (Мф. 18:20)».

Трудности во время крестного хода, по мнению отца 
Николая, преодолеваются всецелым упованием на Бога. 
Бывает, что не очень подготовленные физически люди про‑
ходят такую дистанцию, которую сложно преодолеть даже 
спортсмену. «Один из примеров — 80‑ти летняя бабушка, ко‑
торая ходит крестными ходами от начала и до конца. Когда 
мы ей предлагаем помощь, она отказывается. Она говорит: 
каждый шаг крестного хода — это шаг в Царство Небесное».

Как отмечает отец Николай, у большинства крестоходцев 
возникает реальное ощущение, что Матерь Божия идёт впе‑
реди них: «Наверное, это сложно объяснить, но если сходить, 
то можно почувствовать самому. Иногда, после продолжи‑
тельного пути кажется, что сил продолжать дальше нет, но 
искреннее обращение к Господу и Пресвятой Богородице 
с молитвой о помощи позволяет преодолевать возникающие 
трудности и двигаться вперёд».

Татьяна Сивенкова. Фото из архива

иерей Николай Савостьянов

иерей Николай Савостьянов и сёстры милоердия10

Промыслом избранный путь

С любовью и молитвой

Испытание и благодать



1312

Святыни нашего края
#

3
/20

25

Вода под церковью
Очень долго только ключи с родниковой водой напоминали 

о том, что здесь когда‑то усердно молились Богу. Однако люди, 
спускаясь к источнику, по традиции говорили, что идут набрать 
«воду под церковью», хоть храма уже и не было. Сегодня мимо 
святыни не проедешь. С дороги виден крест, призывающий пут‑
ников остановиться, задуматься о вечном, попить студёной воды 
или окунуться в источнике.

В 2009 году я записывала здесь воспоминания местного жите‑
ля Андрея Гузова. Старику на тот момент было 82 года. Он помнил, 
что храм Покрова Пресвятой Богородицы был центром жизни 
деревни:

—  Ключи всегда были здесь. Мы бегали сюда попить воды 
во время перемен в школе. Мне было 9 лет, когда с церкви сняли 
колокола и увезли их в Речицу. Иконы в церкви были очень кра‑
сивые — я ходил в эту церковь с бабушкой. Потом уже на гвоз‑
дильном заводе — так тогда назывался завод скобяных изделий — 
делали ведра из металлических окладов для икон. Берешь такой 
сосуд и видишь: на одном — рука, на другом — лик Божий. Вот так 
всё и было уничтожено.

И зглубины земли в  деревне Чёрное бьют святые 
источники. Их воды освящены небесной благода-
тью. В этом уверены все, кто именно здесь получил 
надежду и утешение, кто приезжает сюда с чистым 

сердцем не только за кристально чистой водой, но и за Божь-
им благословением.

Небо внезапно потемнело, и грозовые тучи обрушили на зем‑
лю потоки воды за минуту до того, как мы успели войти в уютный 
домик на берегу старого русла Днепра, где нас ждала Валентина 
Дмитриевна Маслова. За чашкой горячего чая она поведала нам 
легенды, которыми овеяны эти места и удивительные истории. 
Их в памяти приветливой женщины неисчерпаемый запас. Это 
неудивительно, ведь уже девять лет она бессменно встречает 
всех, кто приезжает сюда, чтобы с молитвой погрузиться в тём‑
ные криничные воды.

Живая капля веры
в бидоны… Бессменная хранительница этого места, 
Валентина Дмитриевна Маслова припоминает, что 
доводилось и окоротить тех, кто без уважения отно‑
сился к святыне, был готов вычерпать чуть ли не всю 
воду криницы, не понимая, что смысл не в количестве, 
а в том, с каким сердцем ты подходишь к целебному 
источнику.

С неизменной душевной теплотой и кротостью 
привечает Валентина Дмитриевна всех, кто приез‑
жает сюда с болью или печалью.

—  Приходит женщина и  говорит: «Очень хочу 
ребёнка», — вспоминает она. — Я говорю: «Молись, 
обещай подарок Матронушке». Приезжает через 
год — серьги принесла, повесила у иконы. Вот и бла‑
годарность…

Чудеса по молитвам Богу здесь, на источниках, не 
редкость. Кто‑то избавляется от болезни, кто‑то — от 
отчаяния. Кто‑то, побывав здесь, находит свою по‑
ловину, кто‑то — себя. Кто‑то приходит с тяжестью, 
а уходит со светом в глазах. Главное — вера. Помните, 
в Евангелии: “Если будете иметь веру с горчичное 
зерно и скажете горе сей: «перейди отсюда туда», — 
и она перейдёт; и ничего не будет невозможного для 
вас” (Мф. 17:20).

Послушание по любви
Дом, где живёт Валентина — рядом с криницами. 

Всего же в Чёрном сейчас живет постоянно не больше 
десяти человек. Это либо потомки местных жителей, 
либо дачники, купившие домики в этом живописном 
месте. Есть и домик для гостей, у входа в который 
указан номер личного телефона Валентины. Отвечает 
она всегда, ведь такого дня не бывает, чтобы кто‑то не 
приезжал в святое место. Даже зимой наведывают‑
ся — за водой, за тишиной, за чем‑то, что не объяснить 
словами. Ну а когда потеплее становится, люди едут 
окунуться в криничную воду и помолиться. Некото‑
рые потом возвращаются и привозят с собой друзей.

О своём личном пути к нынешнему послушанию 
Валентина Дмитриевна говорит мало:

—  Я сама гомельская. Бизнесом занималась… Даже 
не знала, что есть такая деревня — Чёрное. В цер‑
ковь ходила, но воцерковилась только здесь. Сюда 
Господь привёл: знакомая как‑то попросила помочь — 
так я здесь и осталась. Промыслом Божьим именно 
здесь обрела душевный покой.

Сегодня женщина самозабвенно ухаживает за 
расцветающими клумбами, радующими глаз и душу, 
советуя паломникам: «Привозите цветы святым, 
которым молились». А ещё Валентина Дмитриевна 
обязательно напоминает всем, чтобы не забывали 
благодарить Бога за явленные чудеса:

—  Слава Богу за всё. Мы должны жить во славу 
Божию, а не как сами хотим.

Друзья мои, всем нам знакомы эти имена и названия: Адам, 
Ева, Ной, Авраам, конечно же Иисус, Вифлеем, Вифезда, 
Алилуйя, Осанна и многое другое. А задумывались ли вы 

когда‑нибудь над их значениями? Почему Адам назван Адамом? 
Ной — Ноем? Как их имена звучали по-настоящему, на языке ори‑
гинала? Какой скрыт в них смысл и значение?

Начнём по порядку с Ветхого завета. Вначале, конечно же БОГ.
Слово Бог на иврите имеет множество названий и значений. 

Чаще всего оно звучит как «Йеhовэ», что несёт в себе 3 разных 
слова — «hайя» — был, «hовэ» — есть (это слово также означает — 
настоящее время) и «иhийэ» — будет. Это Имя считается личным 
именем Бога.

Затем «Элоhим», «Эль», «Адонай», «Адон». Слово «Элоhим» 
звучит во множественном числе посредством окончания «им» — 
т. е. Отец, Сын и Дух Святой. «Адон» или «Адонай» ещё можно 
перевести как Господь. Мы помним, друзья мои, что имя Господа 
сокровенно, и мы лишь используем те наименования, которые 
были нам открыты в Священном Писании.

Прародители — Адам и Ева. Что интересно, Адам в русском 
переводе остался без изменений. Первый человек на земле был 
действительно Адам. Слово «Адам» в переводе с иврита означает 
всего-навсего — человек. То есть первым человеком на земле был 
человек. Как интересно получается. «Бен-Адам» — дословно — 
сыновья или сын Адама. «Бней-Адам» — люди.

Земля же (НЕ планета) звучит как «адама», т. е. человек был 
назван так из-за того, что он был создан из земли.

«И создал Господь Бог человека из праха земного, и вду‑
нул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою» 
(Быт. 2:7).

Так из адамы получился Адам, а от Адама и Евы пошли Бней-
Адамы — люди.

Теперь — Ева. Правильно её имя звучит как — «Хава» — дающая 
жизнь, от слова «хаим» — жизнь. Замечу, что слово жизнь упо‑
требляется во мн. числе («жизни»), т. е. существует не одна жизнь, 
а две — одна временная, земная, плотская, другая — жизнь вечная, 
после физической смерти. И всё это заложено уже в самом имени.

«И нарёк Адам имя жене своей: Ева, ибо она стала матерью 
всех живущих» (Бытие 3:20).

Уже после грехопадения Адам, «осуждённый на смерть, име‑
нует жену свою жизнью, … что жена именуется жизнью по разуму 
обетования, данного Богом о её семени, долженствующем стереть 
главу змия, имеющего державу смерти, и сделалась матерью всех 
живущих, яко Мать Второго Адама», — свт. Филарет (Дроздов) 
«Толкование на Книгу Бытия».

И это тоже, друзья мои, уже заложено в самом имени. Как вам?
А вот, что приобрела Ева по рождении первенца и другие инте‑

ресные факты из Библии, мы узнаем в следующем номере.

Как из адамы получился Адам,
или «что в имени тебе моём»?

Ирина Осташкевич. Фото автора.

Анатолий Печкуров

«Итак, душа, которая подвизается о Христе, 
должна или сама верно изучить то, чего она не знает, 
или других ясно учить тому, что узнала». 

Свт. Палладий «Лавсаик»

Святыня сквозь столетия
История этих мест полна загадок, мало сохранилось докумен‑

тов и подтверждённых фактов. Известно, что деревня Чёрное 
упоминается в источниках XVI века и когда‑то была в составе 
и Великого княжества Литовского, и Речи Посполитой, и Рос‑
сийской империи. Местные легенды рассказывают о возник‑
новении самой деревни. Согласно одной из них, именно здесь 
два православных инока решили основать скит и построить 
часовню. Со временем вокруг скита стали селиться люди, при‑
нимая православие — так и образовалась деревня. Жизнь здесь 
текла размеренно: люди пахали землю, сеяли зерно, венчались 
и крестили детей в деревянном храме, который был построен 
у святого источника.

История церкви в Чёрном, как и большинства наших храмов, 
сложна и драматична. Известно, что был здесь некогда деревян‑
ный храм, сгоревший от удара молнии, был и каменный. В годы 
советской власти храм, как и другие, был разграблен, церковь 
превратили в зернохранилище. В 1936 году молния ударила 
в здание — всё сгорело дотла, включая зерно. Такого вразум‑
ления оказалось мало — и на том же месте построили амбар. 
История повторилась: снова молния, снова пожар. Стихия раз за 
разом сжигала то, что пытались строить на святом месте.

Время собирать камни
В 2000‑х по благословению митрополита Фила‑

рета на месте, где когда‑то стояла церковь, были 
построены и освящены две купели: одна в честь 
Покрова Богородицы, а другая — в честь святой 
блаженной Матроны Московской. Сегодня здесь 
созданы все условия для удобного набора воды 
и комфортного омовения. Конечно, если у человека 
есть желание и вера в Божью помощь. Родниковая 
вода — это серьёзное испытание для тела и духа. 
А горячий чай и тёплая беседа после ледяного ку‑
пания кажутся особенно душевными.

К родникам едут люди из Жлобина и Минска, из 
Рогачёва и Светлогорска. Из России тоже приезжа‑
ют. «Чтобы попить воды и взять с собой», — говорят 
паломники. И набирают… в бутылки, в канистры, 

з

Д

 Валентина Дмитриевна Маслова

 Купели в д. Чёрное



Жизнь епархии

НОВЫЙ 
ХРАМ 
ОТКРЫТ

ИНТЕЛЛЕКТ
И ВЕРА

В Гомеле освящён храм
в честь иконы
Божией Матери
«Скоропослушница».

Богослужение возглавил 
архиепископ Гомельский 
и Жлобинский Стефан. 
Во время чина освящения 
святой водой окропили 
престол, стены 
и жертвенник, вознесли 
молитвы о ниспослании 
благодати.

Настоятель храма 
игумен Мефодий удостоен 
сана архимандрита.

Праздник завершился 
крестным ходом, 
за которым архиепископ 
обратился к верующим 
с архипастырским словом 
и благословением.

В Гомеле прошёл 
финал XI открытого 
международного турнира 
по интеллектуальным 
играм «Фавор». 

В нём участвовали 
15 команд из Беларуси 
и России. 
Игры посвятили Победе 
в Великой Отечественной 
войне, православной вере 
и культурному наследию. 

Архиепископ Стефан 
отметил: радостно видеть, 
как молодёжь свободно 
познаёт веру, храня память 
о подвиге предков.
Он призвал нести мир 
и творить добро. 
Победители — команды из 
Бобруйска, Гомеля 
и Мозыря.



16

Страницы истории #3/2025

дры проходили остановки и торжественные богослужения. 
В Речицу мощи преподобной Евфросинии прибыли утром 
25 апреля 1910 г. Рака была снесена на берег и крестным 
ходом доставлена в Успенский собор, где святые мощи на‑
ходились три дня. В Речицу приехало множество паломни‑
ков. Однако в «Минских Епархиальных Ведомостях» было 
отмечено, что к этому событию равнодушно отнеслась зна‑
чительная часть интеллигенции, заражённая «передовыми» 
идеями. Через семь лет после торжеств, связанных с че‑
ствованием возвращения мощей преподобной Евфросинии 
Полоцкой, страна погрузилась в хаос гражданской войны 
и мрак безбожия.

Приход к власти большевиков в октябре 1917 г. ознаме‑
новал собой беспрецедентную попытку построить социали‑
стическое государство. Но перестройка коснулась не только 
социально-экономической системы бывшей Российской 
империи, но и её духовной составляющей. Была объявлена 
война религии во всех её проявлениях. В ходе реализации 
антирелигиозной и антицерковной кампании, под предло‑
гом помощи голодающему Поволжью в 1922 г. комиссия 
Речицкого уездного исполкома изъяла из Успенского храма 
наиболее ценную культовую утварь — всего 81 серебряный 
предмет общим весом более 11 кг. В 1934 г. Успенский собор 
закрыли. А позже его перестроили в Дом Социалистической 
культуры. В бывшем храме изменили интерьер, снесли ко‑
локольню и купол, вблизи возвели деревянную пристройку 
в стиле сталинского ампира. Был надстроен второй этаж, где 
находились центральная городская библиотека и малый зал 
для заседаний. В пристройке располагалась детская библи‑
отека и краеведческий музей. В 1940 г. храм и пристройка 
пострадали от пожара.

Коллективизация 1930‑х гг. придала закрытию храмов 
массовый характер. К этому времени в городах практически 
все храмы уже были закрыты, но они оставались в деревнях. 
По официальным данным в 1929 г. в Речицком районе было 
19 храмов.

Несмотря на усиленную атеистическую пропаганду, 
население сохраняло православные традиции. Половина 
рабочих фабрики «Днепр» в 1928 г. высказались за празд‑
нования Пасхи, и фабрика не работала. Хотя социальный 
состав сельсоветов по Речицкому району был бедняцко-
середняцким, многие крестьяне были недовольны советски‑
ми принципами работы: один пожилой крестьянин-середняк 
жаловался на бесконечные собрания, заседания, выборы, 
перевыборы: «В старое время никуда не тягали. Оттого мы 
и бедны, что выбирают бедняков, да некультурных». В д. 
Артюки Речицкого района, в 1929 г. на заседании сельсо‑
вета местные жители вообще высказались за строитель‑
ство церкви, а кто‑то посоветовал подождать, пока падёт 
советская власть и из школы, построенной в 1927 г., сделать 
церковь, школу же переместить в избу-читальню. Эти на‑
строения пресекла насильственная коллективизация. Если 

Сегодня в  состав Речицкого благочинного округа 
входит 21 приход, на которых служит девятнадцать 
священников и два диакона. Возглавляет благочиние 
настоятель Успенского собора г. Речица протоиерей 

Алексий Пешко.
Территория Речицкого района, как и территория Белару‑

си, входила в определённые исторические периоды в состав 
различных государств: Киевского и Черниговского княжеств, 
Великого княжества Литовского (ВКЛ), Речи Посполитой, 
Российской империи, СССР. Эти обстоятельства во многом 
определяли положение Православной Церкви в регионе.

Во времена Киевской Руси на территории Речицкого рай‑
она проживало восточнославянское племя дреговичей. Пер‑
вое летописное упоминание о Речице в Густынской летописи 
относится к 1213 г. В состав ВКЛ Речица вошла при князе 
Гедимине (1316–1341). К тому времени славянское население 
Речицкого региона триста лет исповедовало христианство 
восточного обряда. Первая, известная по историческим 
источникам, православная Воскресенская церковь суще‑
ствовала в Речице с конца XI в. Через элиту ВКЛ в регионе 
своё влияние постепенно усиливало католичество. Даже ма‑
гдебургское право, дававшее ряд социально-экономических 
привилегий, не защитило православное население Речицы 
от притеснений со стороны католиков и униатов. В 1634 г. 
речицкий староста Александр Слушко построил в городе 
доминиканский монастырь и костёл при нём. Воскресенская 
церковь была превращена в униатский храм.

После разделов Речи Посполитой в конце XVIII в. Речиц‑
кий регион вошёл в состав Российской империи. В 1838 г., 
после воссоединения униатов с Российской Православной 
Церковью, было решено перестроить обветшавшую де‑
ревянную Воскресенскую церковь. Строительство ново‑
го храма пережило ряд коллизий. В 1843 г. из-за ошибок 
подрядчика обрушилась колокольня, задев церковное 
здание. Руины недостроенного храма простояли двадцать 
лет. Возобновилось строительство в 1864 г., но через два 
года подрядчик разорился. Каменная церковь была до‑
строена благодаря вмешательству минского губернатора 
В. Н. Токарева. 11 июня 1872 г. соборный храм был освящён 
епископом Минским и Бобруйским Александром в честь 
Успения Пресвятой Богородицы. Великий князь Александр 
Александрович (будущий император Александр III) пожерт‑
вовал Речицкому храму позолоченную дарохранительницу. 
Старую Воскресенскую церковь в 1876 г. разобрали и пере‑
несли на городское кладбище. В состав прихода Успенской 
церкви (около 3 тыс. человек) входили мещане г. Речицы 
и крестьяне деревень Бронное и Озёрщина.

Знаменательным событием для православных Белару‑
си стало возвращение мощей преподобной Евфросинии 
Полоцкой. 22 апреля 1910 г., в день Святой Пасхи, рака с её 
мощами на пароходе «Головачёв» отправилась в дорогу из 
Киево-Печерской лавры в Полоцк. По пути следования эска‑

Речицкое благочиние: 
по страницам истории

17

Жизнь епархии ЖИВОЕ ПРЕДСТАТЕЛЬСТВО
В Корме Добрушского района прошли торжества
в честь святого праведного Иоанна Кормянского.

Паломники со всей Беларуси участвовали 
в праздничной Литургии, которую возглавил 
митрополит Минский и Заславский, Патриарший Экзарх 
всея Беларуси Вениамин в сослужении архиереев 
и духовенства.
«Он рядом — своей молитвой, своим предстательством. 
Он благословляет тех, кто с верой к нему обращается», — 
отметил владыка.
Дневники пастыря, обретённые недавно, раскрывают 
глубину веры и подлинную церковную мудрость, 
исходившую из повседневного служения людям.



Что общего между движением планет, узором снежинок и пчелиными со‑
тами? Почему мир, в котором мы живём, подчиняется формулам, которые 
человек выводит за письменным столом? В этом парадоксе скрыта одна 
из самых поразительных тайн бытия: наш разум способен угадывать те же 

законы, по которым устроено творение. Как это возможно?
Ответ на этот вопрос дали не только учёные, но и святые. Уже в Священном Писании 

сказано: «…Ты всё расположил мерою, числом и весом» (Прем. 11:21). Эти слова звучат 
как поэтический образ, но в них заключена богословская глубина. Мир сотворён не 
случайно, а с мерой. И человек, созданный по образу Божию, способен этот порядок 
различить.

Природа не просто подчиняется математическим законам — она сама ими говорит. 
Например, пчёлы строят соты в форме правильных шестиугольников, потому что это 
наиболее экономичная фигура для заполнения пространства. Кто научил их такой 
геометрии? Откуда в мире такое стремление к порядку — будь то форма снежинки 
или движение далёких планет?

Учёные называют это «необъяснимой эффективностью математики»: формулы, 
рождающиеся в уме, с удивительной точностью описывают устройство Вселенной. 
Но с точки зрения веры, это не удивительно.

Если мир сотворён Разумом, то и законы в нём — не результат хаоса, а отражение 
замысла.

Об этом размышляли и святые отцы. Василий Великий писал, что строй и красота 
природы не просто восхищают, но ведут ум к Тому, Кто всё это устроил. Иоанн Дамаскин 
замечал, что величие творения — это безмолвное свидетельство о премудрости и силе 
Творца. А Григорий Нисский называл человека «малым миром», в котором соединены 
те же стихии, что составляют Вселенную. Именно поэтому человек способен различить 
в окружающем мире внутренний порядок и улавливать его смысл.

Мысли святых отцов находят отклик и в современной науке. Так, физик и математик 
Роджер Пенроуз, хотя и не считает себя верующим, утверждает, что математические 
истины не зависят от человеческого сознания — они существуют независимо от нас, как 
нечто, что открывается, а не создаётся. По его мнению, законы, по которым устроена 
Вселенная, указывают на объективный порядок, лежащий вне нас. Это неожиданно 
перекликается с библейским взглядом: если мир не выдуман, а сотворён, то и его 
разумность — не иллюзия, а часть замысла. Мы не придаём числовую структуру ре‑
альности — мы обнаруживаем её, потому что она уже есть.

Почему же математические формулы так точно описывают реальность? Ответ — не 
только в строгости науки, но и в самом устройстве нашего ума. В нас вложен образ Того, 
Кто всё сотворил. Именно поэтому мы способны видеть, что мир логичен, упорядочен, 
прекрасен в своей соразмерности. Когда человек вычисляет, формулирует законы, 
описывает явления — он не покоряет природу, а вслушивается в её строй.

Математика помогает понять простую, но важную истину: мир не случаен. Он 
устроен так, чтобы мы могли найти в нём своё место. Видя, как всё в нём связано 
и уравновешено, человек начинает внимательнее вглядываться и в самого себя. 
И, может быть, именно это внимание к порядку становится первой ступенью на пути 
к благодарности — и к молитве.

Пчёлы против хаоса,
или как математика стала языком природы

Материал подготовил: Антон Шамына

когда он в 1950‑х гг. служил в Лоеве. Любая активность свя‑
щенника в решении хозяйственных проблем прихода жёстко 
пресекалась. В результате навязанной властями приходской 
реформы настоятель не входил в состав приходского совета 
и не мог принимать решения по финансово-хозяйственным 
вопросам. Настоящим скандалом обернулась попытка верую‑
щих Речицы перестроить молитвенный дом. В августе 1979 г. 
менее чем за двадцать дней были обложены кирпичом стены, 
поставлены стропила для крыши, старые стены и крыша были 
разобраны. Настоятель Пётр Латушко понимал, что ситуация 
может измениться в любой момент, поэтому за два месяца до 
строительства он начал закупку стройматериалов по ценам 
производителей. На строительство были задействованы ка‑
менщики Речицкого СУ‑164 и штукатуры УМСР‑75, Речицкие 
электросети. Несмотря на то, что ремонтные работы были 
разрешены местными властями, а уполномоченный о них был 
осведомлён, масштаб так впечатлил, что власти приостано‑
вили работы, а молитвенный дом был опечатан. Верующим, 
дежурившим около молитвенного дома сутками, удалось его 
отстоять. Но дальнейшее пребывание протоиерея Петра Ла‑
тушко на речицком приходе власти посчитали невозможным. 
Священник был снят с регистрации, а спустя некоторое время 
получил назначение в г. Пайн-Буш (США), где прослужил 
четыре года. Протоиерей Пётр Латушко по возвращении на 
родину в октябре 1985 г. был назначен Гомельским благочин‑
ным, однако по его просьбе в марте 1987 г. был переведён 
в Речицу в Покровскую церковь, где вместе с прихожанами 
построил колокольню и притвор.

В  поздний советский период повсеместно ощущалась 
нехватка священников, поскольку в начале 1960‑х гг. боль‑
шинство духовных семинарий были закрыты, да и желаю‑
щим поступить туда власти создавали помехи. Нерегулярно 
совершались службы в д. Демехи и в Ново-Барсуковском 
молитвенном доме. К середине 1970‑х гг. в Речицком райо‑
не было четыре действующие церкви, при этом в Речицком 
районе процент крещений был один из самых высоких — к на‑
чалу 1980‑х гг. он составлял 34,8%. В реальности эти цифры 
были гораздо выше, поскольку далеко не все совершённые 

обряды регистрировались — родители и восприемники, 
будучи коммунистами и комсомольцами, опасались 

неприятностей на работе.
Рубеж 1980–1990‑х гг., начало 2000‑х гг. стали 

временем массового открытия новых приходов. 
К началу 1990 г. сложились благоприятные ус‑

ловия для воссоздания Гомельской 
епархии Белорусской Пра‑

вославной Церкви Мо‑
сковского Патриархата. 

в конце 1929 г. в Речицком районе было 17 колхозов (503 
семьи), то в 1940 г. функционировало уже 80. В 1930‑е гг. были 
закрыты храмы в деревнях Бабичи, Озёрщина, Васильевичи, 
Ямполь, Ровенская Слобода, Чёрное, Новый Барсук.

Церковные службы стали возобновляться в условиях 
немецко-фашистской оккупации. Согласно официальным 
документам, в восточной части БССР в этот период возоб‑
новили богослужение порядка трёхсот храмов. В речицком 
Успенском соборе молитва снова зазвучала в конце 1941 г. 
Нацисты разрешили на оккупированной территории откры‑
вать храмы исключительно в целях антисоветской пропа‑
ганды. Верующие этим воспользовались. В то же время не 
надо забывать, что в период оккупации нацисты уничтожили 
в Речицком районе свыше 5 тысяч человек. В годы Великой 
Отечественной войны были разрушены два храма в д. Холмеч. 
Здание Успенской церкви в д. Новый Барсук перед войной ис‑
пользовалось как зернохранилище. Во время войны немецко-
фашистские оккупанты разобрали то, что осталось от храма на 
строительство блиндажей, а после войны уже местные жители 
разобрали церковный фундамент на собственные нужды. 
В 1945 г. верующие на пожертвования купили пустующий дом 
и переоборудовали его под храм, который действует по сей 
день. К счастью, не пострадал во время войны храм святого 
апостола Иоанна Богослова в д. Ямполь (построен в 1902 г.). 
После окончания войны храм был восстановлен верующими 
и больше не закрывался.

В годы войны политика советского руководства в отно‑
шении Русской Православной Церкви смягчилась. Храмы, 
открытые в годы оккупации, после освобождения советской 
территории проходили регистрацию. Однако далеко не все 
церкви смогли сохранить за собой статус культовых зда‑
ний. В 1947 г. гомельскими властями было принято решение 
о «возвращении» зданию Успенского собора статуса дома 
культуры. Верующие вынуждены были под молитвенный 
дом переоборудовать другое здание.

В начале 1960‑х гг. в Речице был построен новый дом куль‑
туры, а здание Успенского собора постепенно разрушалось, 
что, впрочем, вполне вписывалось в программу борьбы 
с религией в период так называемой 
хрущёвской «оттепели». В это вре‑
мя настоятелем речицкого мо‑
литвенного дома стал прото‑
иерей Пётр Латушко. При нём 
молитвенный дом приобрёл 
вид настоящего храма. 
У о. Петра был опыт хра‑
мового строительства 
в неблагоприятных усло‑
виях, 

Материал подготовила 
Ирина Грищенко

Первому правящему архиерею епи‑
скопу Гомельскому и  Мозырскому 
Аристарху (Станкевичу) (1938–2012) 
предстояла большая организацион‑
ная работа по устройству приходов, 
ремонту старых и строительству но‑
вых храмов. В Речицком районе были 
восстановлены церкви в деревнях 
Бабичи, Озёрщина, Козье, Холмеч, Ва‑
сильевичи, Ровенская Слобода. В ян‑
варе 2009 г. был основан Покровский 
женский монастырь, и началось обу‑
стройство Дома Милосердия и Тру‑
долюбия. Были зарегистрированы 
новые приходы в аг. Белое Болото, 
в Короватичах, Защебье, Милограде, 
Борщёвке, Заходах, Бронном.

Церковная жизнь немыслима 
вне понятия соборности. Деятель‑
ное участие прихожан — следствие 
глубинной потребности в духовном 
наполнении жизни. Это хорошо де‑
монстрирует история возрождения 
Успенского собора Речицы. Идею 
восстановления храма поддержал 
тогдашний мэр Речицы Н.Н Зареза‑
ко. Много желающих откликнулось на 
это богоугодное дело. Администра‑
ция города провела субботник. На 
собранные деньги приобрели кир‑
пич для строительства колокольни. 
В 2007 г. Успенский собор предстал 
перед жителями Речицы и гостями 
фестиваля «Дожинки» в своём пер‑
возданном виде. Многое для воз‑
рождения Успенского собора сделал 
настоятель протоиерей Алексий Пеш‑
ко, который позже вспоминал, в каких 
условиях приходилось тогда вести 
богослужения: «Из-за ремонтных 
работ службы проходили на улице. 
На праздник Святой Троицы, когда 
читались коленопреклоненные мо‑
литвы, шёл дождь. Люди падали на 
колени в грязные лужи и молились. 
Казалось, от этих молитв не только 
крепчали души, но и стены храма». 
Сколько радости было, когда верую‑
щие разместились в вагончике, в ко‑
тором не гасли свечи и не намокали 
иконы!

Церковная история Речицкого 
района продолжается, и мы с вами 
вписываем в неё сегодня новые стра‑
ницы.

Страницы истории
На

ука
 и ре

лигия
#3/2025

1918
Рисунок: Успенский собор г. Речица. Автор: Елена Боброва, 2022г.



#3/2025

20

Неизвестное об известном

ховный меч — Слово Божие, которым пастырь и архипастырь 
наставляет и вразумляет верующих. Её четырёхгранная фор‑
ма олицетворяет Четвероевангелие, на котором основана 
проповедь.

Подризник — это длинное светлое одеяние, которое на‑
девают священнослужители во время Литургии. Интересно, 
что это нижнее богослужебное облачение священника из‑
начально шилось из натуральной льняной ткани. Лён, как 
материал, плохо поддавался окрашиванию, поэтому под‑
ризник традиционно оставался белым. Со временем этот 
цвет приобрёл символическое значение — он напоминает 
о хитоне Христа и о чистоте, к которой должны стремиться 
священнослужители.

Пояс надевается поверх подризника и епитрахили, фик‑
сируя облачение священника. Он символизирует полотенце, 
которым Христос опоясался при омовении ног ученикам на 
Тайной Вечере. Как часть богослужебного облачения пояс 
известен с III века.

Камилавка — это головной убор духовенства, имеющий 
форму цилиндра, расширяющегося кверху. Её название про‑
исходит от греческого слова «κάμηλος» («верблюд»), так как 
первые камилавки изготавливались из верблюжьей шер‑
сти. Первоначально подобные шапки носили знатные люди 
и сановники Византийской империи для защиты от солнца. 
Со временем они вышли из светской моды, но были сохра‑
нены в церковной традиции, как знак особого достоинства. 
Камилавки бывают разных цветов — чёрного, фиолетового 
и красного. В богословском смысле этот головной убор стал 
символом тернового венца, который возложили на голову 
Спасителя.

Наперсный крест — главный символ священника, ука‑
зывающий на его служение по образу Самого Христа. Про‑
образом этого атрибута являются небольшие ящички с мо‑
щами в форме креста, которые верующие носили на груди 
в первые века христианства. В Русской Церкви обязательное 
ношение наперсного креста для священников было установ‑
лено только в XVIII веке.

Набедренник — первая церковная награда для священ‑
ника за усердное служение. Он представляет собой четырё‑
хугольный плат, который носится на ленте у бедра. Появился 
этот элемент облачения в Русской Церкви в XVI веке и не 
встречается в других Поместных Церквах. В символическом 
смысле набедренник, как и палица, олицетворяет Четверо‑
евангелие — Слово Божие, которым пастырь должен быть 
вооружён, как духовным мечом.

Как мы видим, священнические облачения, которые се‑
годня имеют глубокий символический смысл, изначально 
не обладали сакральным значением. В ранние века они 
были простыми элементами одежды, используемыми для 
защиты от неблагоприятных погодных условий или как знак 
социального статуса. С течением времени, в процессе фор‑
мирования церковной традиции, эти элементы постепенно 
приобрели символику, превратив их в видимые знаки не-
видимого величия таинства.

лей. Таким образом, многие элементы одежды появились 
как знаки особого уважения. Символическое осмысление 
элементов облачения пришло гораздо позднее.

История священнических облачений даёт нам общее по‑
нимание их происхождения, и каждая деталь облачения 
становится зримым отражением невидимых духовных 
истин. Рассмотрим эти элементы подробнее, чтобы понять 
их значение и символику в современном православии.

Фелонь как элемент богослужебного облачения известна 
с первых веков христианства. В древности так называли 
широкий плащ, представляющий собой круглый или прямо‑
угольный кусок ткани белого цвета с отверстием для головы. 
Этот плащ был длинным, свободным и служил защитой от 
непогоды. Подобные одежды носили в повседневной жизни 
Христос и апостолы.

Первоначально её использовали патриархи и еписко‑
пы, однако позже они стали носить саккос, а фелонь стала 
принадлежностью исключительно иереев. В дальнейшем 
фелонь обрела символическое значение, став напоминанием 
о багрянице — пурпурном плаще, в который воины Пилата 
облачили Спасителя во время Его страданий.

Епитрахиль. Одним из первых элементов одежды, кото‑
рый был дарован епископу императором в знак признания 
достоинств и заслуг был пояс, который накидывался на пле‑
чи и носил название омофор. В современной церковной 
практике его аналогом является епитрахиль (греч. — «вокруг 
шеи»). Это длинная широкая лента, огибающая шею и спу‑
скающаяся спереди двумя сшитыми концами. Епитрахиль 
является обязательным элементом облачения священника: 
без неё невозможно совершение ни одного богослужения, 
таинства или обряда.

Дьяконы носят схожий элемент облачения — орарь. Это 
узкая длинная лента, перекинутая через левое плечо. Само 
слово «орарь» означает «молиться», что подчёркивает его 
роль в богослужении — призыв верующих к общей молитве.

Поручи — это узкие нарукавники, стягивающиеся шнур‑
ками. По традиции Римской империи поручи были дарованы 
епископу императором в знак уважения и власти. Интерес‑
но то, что впоследствии епископы начали передавать их 
дьяконам, и только позднее поручи вошли в обязательное 
облачение священников. В богослужебном смысле поручи 
символизируют путы, наложенные на руки Христа во время 
Его страданий. Как и епитрахиль, поручи являются необ‑
ходимым элементом облачения для совершения Таинств.

Палица. Историческое происхождение палицы остаётся 
не вполне ясным. По одной из версий, её прообразом по‑
служила подкладка, которую использовали византийские 
сановники, чтобы меч, носимый на поясе, не натирал бедро. 
Позже этот элемент одежды, как дар императора перешёл 
в церковную традицию, но уже без оружия, так как меч не 
может быть дарован священнослужителю.

Изначально право носить палицу принадлежало только 
епископам. С XVI века её стали вручать протопресвитерам 
и архимандритам, а с XVIII века она приобрела статус награ‑
ды для игуменов и протоиереев за долгие годы служения. 
В символическом смысле палица представляет собой ду‑

Одно из первых действий духовенства 
при подготовке к Божественной Ли‑
тургии — надеть особые одежды, 
именуемые облачением. Оно краси‑

во украшается, и каждый священник надевает 
на себя одни и те же предметы: сначала по‑
дризник, длинный стихарь из тонкой светлой 
ткани; затем епитрахиль, которая огибает шею 
и обоими концами спускается на грудь, дости‑
гая голеней. Потом он надевает пояс и поручи, 
а в последнюю очередь — фелонь, длинную 
накидку без рукавов, которая спереди закры‑
вает тело до пояса, а сзади опускается ниже 
колен. Надевая каждый предмет облаче-
ния, священник тихо читает соответствую-
щую ему молитву, которая представляет 
собой отрывок из Библии (к примеру, «Бла-
гословен Бог, препоясуяй мя силою, и положи 
непорочен путь мой, совершаяй нозе мои, яко 
елени, и на высоких поставляяй мя» (Пс. 17: 
33–34), когда надевает пояс).

Богослужебные одежды Православной 
Церкви прошли в своей эволюции долгую 
историю — от простых одеяний Христовых 
апостолов, вчерашних галилейских рыба‑
рей — до царственных патриарших уборов, 
от тёмных смиренных риз свершителей тай‑
ных катакомбных литургий эпохи антихри‑
стианских гонений до пышных праздничных 
богослужений Византии.

До IV века в Церкви не существовало осо‑
бых литургических облачений. Одежда свя‑
щеннослужителей не отличалась от одежды 
простых граждан Римской империи.

Византийский период стал важным этапом, 
который оказал значительное влияние на со‑
временный облик священнических облачений. 
Развитие богослужебных облачений этого 
периода во многом зависело от инициатив 
императоров. Та или иная деталь царствен‑
ных парадных одеяний жаловалась сначала 
в знак признания достоинств и заслуг, то есть 
в качестве награды, лично тому или другому 
из иерархов. Например, митра впервые стала 
частью облачения после того, как император 
Василий II разрешил Иерусалимскому патри‑
арху носить диадему на богослужении. Ана‑
логично, другие детали облачений, такие как 
саккос, омофор и поручи, изначально были 
личными пожалованиями, а затем стали тра‑
диционными атрибутами священнослужите‑

Облачение священника: 
традиции и смыслы

фелонь

наперсный
           крест

еп
ит

р
ах

ил
ь

набедренникпалица

подризник

поручи

пояс

камилавка

Елена Бирюля

21

#3/2025



22

#3/2025

23

И есть ещё один важный момент, который часто упускается: 
в пылу ссоры могут прозвучать оскорбления. Те самые, кото‑
рые срываются с языка быстрее, чем мы успеваем их обдумать. 
И дело не только в том, что они ранят супруга. Они разрушают 
образ родителя в глазах ребёнка. Мама, называющая отца «бес‑
полезным», или папа, обвиняющий мать в «вечном нытье», в гла‑
зах ребёнка перестают быть безусловным авторитетом. Дети не 
могут отделить роль родителя от личности. И если мама «всегда 
недовольна», а папа «ничего не делает нормально» — тогда кто 
же их защитит, кто даст ориентир? Ребёнок остаётся в расте‑
рянности, без почвы под ногами. И мы сами, своими словами, 
разрушаем то, что потом пытаемся строить годами — доверие 
и уважение. Как написано: «Смерть и жизнь — во власти языка» 
(Притч. 18:21).

Психолог Росс Грин говорит: «Дети плохо себя ведут, не потому 
что они плохие, а потому что не умеют по-другому справляться 
с трудностями». Но откуда ребёнку научиться справляться, если 
в доме модель — только конфликт?

А ведь Господь предупреждал: «И вы, отцы, не раздражайте 
детей ваших, но воспитывайте их в наставлении и учении Го‑
споднем» (Еф. 6:4). Этими словами апостол Павел напоминает: 
родительская ответственность — не только в том, чтобы кормить 
и одевать. Но и в том, чтобы сохранить в ребёнке душевный по‑
кой. А значит, и в ссорах быть мудрыми.

Родителям бывает трудно. Работа, усталость, разное воспита‑
ние, бессонные ночи — и вот ты уже не разговариваешь, а стре‑
ляешь словами. И всё это при ребёнке. Но, как ни парадоксаль‑
но, именно в такие моменты у взрослого появляется шанс стать 
по-настоящему сильным. Не победить, не доказать, не поставить 
точку. А выдохнуть. Сказать: «Мне важно, но я не хочу сейчас это 
обсуждать при ребёнке. Давай вечером». Это не слабость. Это 
выдержка. Это, простите за пафос, настоящая любовь.

Ссориться при ребёнке — как курить в закрытой комнате. Вы 
не хотели, но он уже надышался. Поэтому любые крики, упрёки, 
резкие фразы стоит оставить «за скобками» детского внима‑
ния. А если конфликт всё же произошёл — объясните. Скажи‑
те: «Мы поспорили, но мы уже договорились. Мы тебя любим, 
и с тобой всё хорошо». Простые слова, которые возвращают 
безопасность.

Писание говорит: «Всякий человек да будет скор на слышание, 
медлен на слова, медлен на гнев» (Иак. 1:19). Это и про ссоры, 
и про силу духа. Быть медленным на гнев — это труд, но именно 
он строит дом, где живёт мир.

И не забывайте про юмор. Иногда, чтобы не сорваться, я пред‑
ставляю себя диктором радио 50‑х: «В эфире — супружеский 
диалог. Спокойно, без резких движений». Помогает. А ещё помо‑
гает мысль, что наш ребёнок — это гость из будущего. Он будет 
помнить не все детали, а атмосферу. Тон. Интонации. И если мы 
сумеем сберечь эту атмосферу — с тёплым светом, варежками 
и родительским миром — то многое уже сложилось.

Да, конфликт — часть жизни. Но и умение сдержаться — тоже. 
Пусть это будет ваш семейный стиль: не идеальный, но осоз‑
нанный. Не без бурь, но с навигатором. В конце концов, каждый 
взрослый, решивший «не выяснять при нём», уже делает для 
ребёнка самое важное — учит, что любовь бывает тихой. А это 
остаётся навсегда.

лаевская церковь соседствует с частью рушника, где земные дороги 
перетекают в орнаментальные узоры. Ткацкие узоры, украшающие 
рушники, — это не просто декоративный элемент, это сложный, за‑
кодированный рассказ о мироздании. Эти узоры — визуальное во‑
площение веры, отражение духовных традиций, бережно хранимых 
и передаваемых из поколения в поколение.

В год празднования 100‑летия Гомельской епар‑
хии хочется ещё раз вспомнить о храмах нашего 
города, а именно — о Никольском храме, однои‑
мённого монастыря. В прошлом году вышла мо‑

нография, освещающая ключевые моменты истории Ни‑
колаевской церкви: создание и деятельность её прихода, 
её роль в жизни города, а также становление и развитие 
общины Никольского мужского монастыря. Это одно из 
немногих изданий такого уровня и объёма. К слову, тираж 
книги составляет всего 150 экземпляров, но мне посчаст‑
ливилось приобрести один из них.

Интересно, что помимо книг, буклетов и монографий, 
посвящённых Никольскому храму, существуют замеча‑
тельные художественные полотна, по-своему отража‑
ющие его жизнь.

Такие работы есть в моей семейной коллекции, ведь их 
автор — мой папа художник Евгений Кирьянов. У каждой 
картины своя необычная история. Например, «Письма 
к Богу» появились в процессе папиного чаепития с одним 
церковным служителем Николаевского храма. По расска‑
зам самого автора, во время беседы на различные жиз‑
ненные темы они затронули вопрос записок прихожан 
и их чтения монахами. Здесь и проскользнул рассказ 
о том, как собирая записки, его знакомый приговари‑
вает: «Давайте, давайте письма к Богу». Абсолютная 
и оригинальная точность описанного и дала название 
новой картине. На почтовой карточке, запечатлённой на 
работе, изображена марка с Николаевской церковью. 
Сама же марка отсылает нас к другой работе худож‑
ника — «Не успеть к заутренней». Особого внимания 
заслуживают два пейзажа этого же автора: «Краски 
осени» и «На небе вороны, под небом монахи». Взгляд 
притягивает необычный ракурс, позволяющий увидеть 
зимний и осенний храм, органично вписанный в привыч‑
ный городской ландшафт.

Особого внимания заслуживает работа: «Я наблюдаю 
за светом и тенью». В первую очередь она интересна 
своей идеей: связью реального мира с духовным, с тра‑
дициями и наследием наших предков. На картине Нико‑

Письма к Богу

Леонид Кирьянов 
Член Гомельского городского 

клуба коллекционеров «Юнона». Студент.

В семье бывает по-разному. Иногда — как в рекла‑
ме чая: тепло, мягкий свет, кто‑то из взрослых поёт, 
дети вяжут варежки. А иногда — как в итальянской 
опере: громко, напряжённо, кто‑то хлопает дверью, 

и варежки уже не вяжутся, а разлетаются по углам. Конфликт 
в паре — не катастрофа, если бы не одно «но»: в доме дети.

Дети не фильтруют. Всё, что происходит между родите‑
лями, они впитывают как губка — без анализа, без скидок 
на «мы были уставшие». У младенца от крика родителей 
учащается пульс, а пятилетний сын замирает в коридоре, 
вслушиваясь в тон. Он не понимает слов, но прекрасно 
чувствует напряжение. Это — не теория. Это подтверждают 
и нейрофизиология, и работы Марка Каммингса, профессора 
психологии из Университета Нотр-Дам, и простые роди‑
тельские наблюдения. Каммингс подчёркивает: «Дети — 
как эмоциональные детекторы. Они мгновенно улавливают 
тревожные сигналы от родителей».

Когда двое спорят, у каждого внутри бушует буря. Но 
взрослая буря проходит: выплеснулись, выдохнули, поми‑
рились. А ребёнок, который стал свидетелем ссоры, остаётся 
один на один с тревогой, которую не может ни проговорить, 
ни понять. Для него это сигнал: в мире что‑то пошло не так. 
А если это происходит часто — то и мир в целом становится 
небезопасным. Отсюда тревожность, замкнутость, агрессия, 
нарушения сна, проблемы в учёбе. И, главное, искажённая 
модель отношений: «любовь — это когда кричат». А потом 
удивляемся, откуда у взрослых детей холод, обида, невоз‑
можность построить тёплую пару.

Тишина, 
в которой 

растёт любовь

Родителям на заметку

Го
ри

зо
нт

ы 
вд

ох
но

ве
ни

я

Оксана Байда

«Письма к Богу» (фрагмент) «Я наблюдаю за светом и тенью»

«Краски осени»

 «На небе вороны, под небом монахи»

#
3

/2
0

25



25

О наболевшем

24

#3/2025

Человеческое 
достоинство — 
от лукавого?

В околоцерковной среде встречается мнение, будто 
христианское смирение и человеческое достоин-
ство — вещи несовместимые, что унижаться (равно 
как и унижать других) душеполезно. Вот что дума-

ет об этом писатель и переводчик Наталья Холмогорова.

Много лет назад в Первом гумкорпусе МГУ работала цер‑
ковная книжная лавка. Времена были далёкие от нынешнего 
информационного изобилия, и перед прилавком с богатым 
выбором религиозной, исторической, философской литера‑
туры постоянно толпился народ. Но однажды люди, подхо‑
дившие посмотреть книги или просто проходящие мимо, стали 
свидетелями странной сцены.

Немолодая женщина, в платке и одетая «по православ‑
ному», орала — буквально орала — на студентку, стоящую за 
прилавком.

—  Вы проворовались! — кричала она. — Вы у меня пой‑
дёте в тюрьму! — И, оборачиваясь к «публике», добавляла 
громогласно: — Видите, у нас тут воры завелись, но теперь 
мы от них избавимся! А что за грязь вы здесь развели? Вот 
пыль, и вот, и вон там… Ну-ка живо берите тряпку и мойте пол!

Девушка, красная как рак, и со слезами на глазах, пыталась 
что‑то ответить — кажется, объяснить, что не отвечает за лавку, 
её только попросили на пару часов подменить продавца, но 
суровая женщина её обрывала:

—  Как вы смеете со мной спорить? Где ваше смирение? Вы 
что, не христианка?!

Этот «аргумент» подействовал. Через пару минут девушка, 
уже плача в голос, ползала по полу с тряпкой у ног суровой 
женщины. А та смотрела на неё сверху вниз, и на лице её чи‑
талось нескрываемое удовольствие. Не буду пересказывать 
всю эту полудетективную историю. Достаточно сказать, что 
в тюрьму никто не попал, поскольку никакого «воровства» и не 
было; книжная лавка перешла под начало суровой женщины, 
а девушка, которую публично опозорили и унизили, вскоре 
после этого ушла из Церкви и стала называть себя атеисткой. 
И оставалась вне веры и вне Церкви почти тридцать лет.

Эта девушка была я. И рана, нанесённая мне в тот день, 
болит до сих пор.

Страшно было не то, что меня прилюдно обзывали воров‑
кой, грубо орали и позорили. Это очень неприятно, но пере‑
жить можно. Настоящий удар нанесло другое: на меня напала 
«своя», сестра во Христе, с которой мы совсем недавно вместе 
причащались — и, нападая на меня, эта «добрая женщина» 
использовала христианскую риторику, которой я привыкла 
глубоко доверять. Обращённый к жертвам насилия приказ 
добровольно повиноваться насильникам.

Но не только на праздники готовится это блюдо. Оно 
ещё считается основным на поминальной трапезе.

Коливо чаще всего готовят из пшеничных зёрен. 
Обычай этот имеет глубокий смысл.

В Евангелии от Иоанна есть такие слова: «Истин‑
но, истинно говорю вам: если пшеничное зерно, пав 
в землю, не умрёт, то останется одно; а если умрёт, то 
принесёт много плода» (Ин. 12:24).

Изначально, зерно напоминает безжизненный ка‑
мушек, но если этот камень положить в землю, как бы 
похоронив его, он тогда не только оживёт, но и принесёт 
новый урожай. Это намекает на один из главных хри‑
стианских догматов о воскресении мёртвых. Смерть — 
далеко не конец! Это — начало новой жизни!

Поэтому коливо считается основным блюдом на хри‑
стианской поминальной трапезе.

Коливо в старые времена было одним из основных 
праздничных блюд. Сегодня его можно сравнить с име‑
нинным пирогом или тортом. Поэтому поминальную 
трапезу можно сопоставить с праздничным столом. 
В  этом отражается отношение христиан к  кончине 
близких. Для них она не представлялась смертью, она 
была скорее рождением для вечности. Поэтому поми‑
новение усопших больше напоминало празднование 
дня рождения, где на стол выставлялись лучшие блюда, 
которые могли приготовить скромные крестьяне. К тому 
же древние христиане отрицали траур. Примером могут 
послужить слова святителя Киприана Карфагенского: 
«…не должно оплакивать братьев наших, по зову Госпо‑
да отрешающихся от настоящего века, потому что они, 
как мы знаем, не погибают, а только предшествуют нам, 
и отходя предваряют нас, подобно путешественникам 
и мореплавателям. Мы должны устремляться за ними 
любовию, но никак не сетовать о них: не должны наде‑
вать здесь траурных одежд, когда они уже облеклись 
там в белые ризы <…>. Что пользы показывать на сло‑
вах уважение к добродетели, а поступками уничтожать 
истину?

Апостол Павел укоряет и обвиняет тех, кои скорбят 
о кончине своих братьев. «Не хощу же вас, братие, — 
говорит он, — не ведети о умерших, да не скорбите, яко‑
же и прочии, не имущии упования. Аще бо веруем, яко 
Иисус умре и воскресе, тако и Бог умершия во Иисусе 
приведет с Ним» (1Сол. 4, 13–14). Он говорит, что скорбят 
об умерших только те, кои не имеют упования…»

Поэтому наши поминальные трапезы ни в коем слу‑
чае не должны навевать скорбь. Они совсем о другом.

Ещё в честь этого блюда назван день перед Рож‑
деством — Сочельник. Получил он своё название бла‑
годаря сочиву (синоним колива), т. к. церковный устав 
в этот день предписывает употреблять в пищу варёную 
пшеницу, как наиболее скромное и одновременно сыт‑
ное блюдо.

(Продолжение следует)

Юлиан, конечно же, этим был сильно оскорблен и по‑
обещал на обратном пути сжечь город, а его жителей 
обратить в рабство.

Святитель, крепко помолившись, посоветовал го‑
рожанам на всякий случай собрать с каждого из них 
драгоценности и при возвращении Юлиана положить 
у ног императора, в надежде смягчить его гнев.

Драгоценности были собраны, и все с ужасом ждали 
возвращения тирана. Святой Василий предложил также 
горожанам собраться в Богородичном храме на мест‑
ной горе и вознести свои молитвы к Богу. Что и было 
сделано.

После слезной молитвы святитель получил откро‑
вение от Богородицы, что спасение придёт от святого 
мученика Меркурия. Архиерей после этого поспешил 
в другой храм, где хранились мощи мученика и, к удив‑
лению, обнаружил пустую раку. Поняв, что к чему, он 
успокоился. Сам Меркурий вышел на помощь! Ну 
а позже пришла и добрая весть о гибели императора 
Юлиана.

Вернувшись на гору, он обрадовал свою паству 
и предложил им забрать все драгоценности назад. 
Народ же от этого предложения отказался, разрешив 
епископу самому распорядиться с золотом. Немного 
поразмыслив, он решил отдать одну треть людям, а все 
остальные использовать для строительства больниц, 
приютов и гостиниц для бедных.

Закономерно возник вопрос, а как же всё это раз‑
делить? Кому какая ценность или монета достанется?

Решение было принято такое. Владыка Василий бла‑
гословил замесить тесто для хлебов и в каждый из них 
положить по драгоценности. Что и было сделано.

С тех пор у греков и существует традиция выпекать 
пирог с монетой, а позже его делить в кругу семьи 
и друзей.

С недавних пор обычай разрезания василопиты стал 
общенациональным и проводится среди всех греко‑
язычных людей, рассеянных по всему миру как знак 
и символ единения греческого народа.

Коливо
Ещё одним праздничным христианским блюдом яв‑

ляется особенная каша!
Её называют в разных культурах по-разному. Где‑то 

называют коливом, где‑то кутьёй, а где‑то сочивом.
Как правило, это варёная каша из пшеницы или лю‑

бого другого зерна, приправленная сахаром, мёдом, 
яблоками и различными сухофруктами. Само слово 
«коливо» происходит от греческого «κόλλυβα», что 
и переводится как «варёная пшеница».

Коливо сверху украшается разноцветными цукатами 
или изюмом, образуя крест или икону. В греческих мо‑
настырях для этой цели существует отдельное послу‑
шание. Специально поставленный на это монах создаёт 
целое произведение искусства! Порой, изображенный 
на коливе образ бывает ничем неотличим от обычной 
иконы.

Василопита
Начнем, пожалуй, с самого начала. С самого первого дня года.
Согласно церковному календарю, первый день нового года 

совпадает с памятью святителя Василия Великого. В Греции 
в этот день принято печь особый праздничный пирог под на‑
званием «Василопита» (греч. Βασιλόπιτα) — пирог Святого 
Василия. Одним из условий его приготовления является обяза‑
тельное помещение внутрь небольшой монетки.

Связана эта традиция с весьма интересным преданием.
Согласно ему, император Юлиан Отступник, бывший одно‑

классник (если так можно выразиться) святителя Василия, нахо‑
дясь на пути в Персию, заехал в Кесарию, где в воротах города 
его встретил упомянутый архиепископ, преподнеся Юлиану 
в знак гостеприимства три ячменных хлеба. Император рас‑
смеялся и в ответ приказал принести с поля сена, чтобы «отбла‑
годарить» владыку, не давшего ему ни гроша.

В ответ на это епископ произнес шуточную фразу «Каждый 
преподносит из того, что ест сам!»

протоиерей Александр Лопушанский

Христианская 
праздничная 

трапеза
Христианская 
праздничная 

трапеза

«Вся пища мира есть любовь Божия, ставшая съедобной»
Протопресвитер Александр Шмеман

Анатомия частой манипуляции

#3/2025 Мир людей



О наболевшем вопрос священнику

—  Читаю Евангелие и ничего там не понимаю. Подскажите, пожалуйста, что де-
лать и от чего это происходит?

отвечает

—  Мне не раз приходилось слышать, что болезни и страдания  очищают душу. 
Как это очищение происходит, если человеку свойственно  болезни  и стра-
дания избегать. Есть ли возможность  войти в Царствие Небесное без мук и 
скорбей?

Протоиерей Сергий Лысенко

отвечает

настоятель прихода храма 
Святой Живоначальной Троицы, 
аг. Заспа, Речицкого р-на

#3/2025

26

Священник Алексей Лысиков

настоятель прихода храма 
Богоявления Господня 
аг. Короватичи Речицкого р-на

#3/2025

Да, человеческой природе свойственно избегать страданий. Но кто их избежал? 
Болезни, предательства, утраты — есть в жизни любого человека. Однако, жить 
без Бога — страдать без утешения. Смысл скорбей в том, что они основа Боже‑

ственного врачевания. Зачастую человек живёт духовно рассеянно, погружаясь в свои 
страсти, но как только коснулось этого человека страдание — становится серьёзным, 
тихим, менее осуждающим других. В скорбях закаляется стойкость человека, его 
мужество, самообладание и сила характера. Без страдания нет ни истинной любви, ни 
подлинного счастья. Тот, кто хочет научиться свободе, должен преодолеть страдания.

Можно сказать, что сущность христианских страданий кроется в обновлении че‑
ловека. Золото очищается в огне, душа — в страданиях. Но никакого автоматизма ни 
в чём не бывает. Очищение происходит только в том случае, когда мы вполне осознаём, 
что «достойное по делам нашим приемлем». Вот при этом условии — при безропотном 
несении скорбей, да ещё с благодарностью Богу — даётся нам награда. Вспомним Иова, 
который не только не роптал, но ещё и говорил: «Бог дал, Бог взял. Буди имя Господне 
благословенно». И ещё в этой жизни Господь ему воздал, не говоря уже о будущей.

Что касается того, возможно ли войти в Царствие Небесное без мук и скорбей, то 
мы знаем, что Богу всё возможно. Но Он же и предупреждает, что «тесны врата и узок 
путь, ведущие в жизнь, и немногие находят их» (Мф. 7:14).

Наверное, мы понимаем в меру своего духовного развития. Да и понять всё 
там невозможно — это слово Божие. Но даже если Вы читаете и не понимаете, 
продолжайте читать. Душа насыщается этими святыми словами.

При чтении Евангелия мы получаем благодать. С утра прочли главу — благо‑
дать на целый день. И день пойдёт совсем по-другому — с благодатью. Ещё нужно раз‑
мышлять о прочитанном. Это книга жизни, по которой должен жить каждый христианин.

В какой‑то момент, если будете читать постоянно, Бог откроет, и Вы что‑то для себя 
найдёте нужное, необходимое в данный момент Вашей жизни. Евангелие связано с очи‑
щением сердца, ума, идёт духовная внутренняя работа, и постепенно душа начинает 
воспринимать эти слова, и в уме рождается смысл прочитанного.

Есть толкования на Евангелие — Иоанна Златоустого и Феофилакта Болгарского. 
Может быть, читайте с толкованием, и потихонечку с Божьей помощью эти слова будут 
входить в Ваше сердце и помогать Вам в духовной борьбе. Или обратитесь к духовнику 
за разъяснением, но только не беритесь толковать сами, это опасный путь.

Уже одно то, что человек прилагает усилия, хочет и пытается читать Евангелие, это 
уже похвальное стремление, и не стоит отчаиваться, если сразу не приходит понимание 
прочитанного. Видя ваше стремление, Господь непременно поможет вам со временем 
разобраться в словах, которые пока не осознаёт ум! Не бросайте это богоугодное дело!

вовсе не в «смиренненьком» духе: мол, это Мне по заслугам, 
а теперь, пожалуйста, ударьте ещё разок. Он держится муже‑
ственно и с достоинством. Не бьёт в ответ, но ясно показывает, 
что это Ему неприятно, и призывает обидчиков одуматься. 
«Много добрых дел показал Я вам от Отца Моего, — гово‑
рит Он, — за которое из них хотите побить Меня камнями?» 
(Ин 10:32) Или: «Если Я сказал худо, покажи, что худо; а если 
хорошо, что ты бьешь Меня?» (Ин 18:23).

Мазохистского лжесмирения мы не встречаем и у первых 
христиан. Апостол Павел, когда власти пытаются подвергнуть 
его бичеванию, решительно (и успешно) защищает своё че‑
ловеческое достоинство (Деян 21–22). Оказывается, «права 
человека» тоже совсем не что‑то антихристианское или для 
христианина излишнее: Павел прибегает к защите римских 
законов и уверенно пользуется своими светскими правами 
римского гражданина.

Нет, заповедь о подставлении щеки точно не о том, что 
христианин обязан «смиряться» перед злом, отступать или 
сдаваться при его нападении. В том числе и тогда, когда чу‑
жая злая воля обращена против него самого.

О чём это на самом деле, может быть, лучше всего выра‑
жает в своем толковании на Евангелие свят. Иоанн Златоуст. 
Христианин, которого ударили по щеке, говорит он, «ощущает 
себя ратоборцем, а не терпящим избиение». Он не бессильная 
жертва, а воин, противостоящий дьяволу в мире сем и в соб‑
ственной душе.

Воин, идя в бой, знает, что на него будут нападать, попы‑
таются ранить или убить; он к этому готов, это его не трав‑
мирует.

Мы призваны быть совершенны, как Отец наш Небесный; 
а Бог не обижается, слыша богохульства или видя людские 
грехи, не мстит за нападки на Себя, щедро изливает свои 
блага на добрых и злых. Даже на Кресте, став жертвой че‑
ловеческой несправедливости, Он не превращается в «жерт‑
ву» психологически, ибо идёт на это свободно и сознательно 
и даже во время издевательств и мучительной казни не пере‑
стает думать о других больше, чем о Себе. Он всегда остается 
в сильной позиции. К этому же Он призывает и нас.

Не быть жертвой — испуганной, обиженной, задетой, вы‑
нужденной защищаться. В любой ситуации оставаться тем, 
кого чужие оскорбления или наглые притязания не ранят и не 
требуют обязательной реакции. Быть свободным от необхо‑
димости отстаивать и защищать себя. Всегда делать лишь то, 
что сам считаешь правильным; не позволять чужим нападкам 
и атакам вывести тебя из равновесия и сбить с пути.

«Подставить другую щеку» — это не о слабости, подчи‑
нении, добровольном унижении. Это о проявлении очень 
серьёзной внутренней силы и независимости.

Но эту сильную позицию невозможно симулировать. Тем 
более бессмысленно принуждать к ней тех, у кого такой вну‑
тренней силы ещё нет.

А для тех, кто этой заповедью оправдывает собственное 
желание бить других по щекам, кто превращает христианскую 
этику в орудие унижения и насилия, а Бога пытается завер‑
бовать к себе в подельники, в Евангелии есть жёсткие слова 
о хуле на Духа Святого и о жернове на шею.

Наталья Холмогорова

27

жить без Бога — страдать без утешения

Д

Но, может быть, этого вправду требует от нас христианство? 
Ведь сказано: «А Я говорю вам: не противься злому. Но кто 
ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую; и кто 
захочет судиться с тобою и взять у тебя рубашку, отдай ему 
и верхнюю одежду; и кто принудит тебя идти с ним одно по‑
прище, иди с ним два» (Мф 5:39–41). Как же понимать эти слова?

К несчастью, находятся — не только вне Церкви, но и в её сте‑
нах — люди, которые понимают эту заповедь Христову именно 
как повеление подчиняться и потакать злу.

Вокруг этой идеи вырастают ядовитые заросли лжи и под‑
мен. Почитание в каждом человеке образа Божьего, о котором 
писали святые отцы, объявляется «антихристианской ересью». 
Смирение понимается как мазохизм, послушание — как слепая 
покорность чужой воле. Вместо необходимости смиряться са‑
мому проповедуется необходимость «смирять» окружающих: 
«ради их же блага» грубить, оскорблять, унижать, лупить по 
щекам (иногда и буквально), эксплуатировать, выдвигать не‑
справедливые требования.

Но так истолковать слова Христа — всё равно что в словах 
«Кто не возненавидит отца своего и мать свою»… увидеть раз‑
решение избивать или выгонять из дома престарелых роди‑
телей.

«Бог есть Свет, и нет в Нём никакой тьмы» (1 Ин 1:5). Зло 
и неправда противны Богу; Он не становится на сторону зла, 
не потакает злу — и не требует этого от нас. Сама такая мысль 
кощунственна.

«Научитесь от Меня, — говорит Господь, — ибо Я кроток 
и смирен сердцем» (Мф 11:29). Однако, когда Его Самого в Еван‑
гелии бьют по лицу или пытаются побить камнями, отвечает 



На журнал можно подписаться в любом почтовом отделении РБ.  ///  Подписной индекс: 01467
Приобретая православный журнал «СРЕТЕНИЕ», вы вносите посильный вклад 
в дело нравственного просвещения и возрождения истинно-христианских 
традиций семейной жизни, духовного оздоровления общества.

Журнал можно приобрести в иконных лавках православных храмов г. Гомеля, а также по адресу:
г. Гомель, ул. Якубова, д.1 Б, тел. : +375 232 53-79-77. Надеемся увидеть Ваш отклик на наш проект. 
Самая лучшая благодарность за нашу работу — это «рассказать друзьям» на своей страничке.

Друзья, мы в соцсетях: 

vsradost.
taplink.
ws

Радиопрограмма
«Ключ разумения»

Каждую среду
с 15.00 до 16.00 в прямом эфире

на радио «Гомель Плюс» (103,7 FM)
Постоянный автор и ведущий

Александр Елопов

Архив радиопередач:

https://tvrgomel.by/podcasts/https://tvrgomel.by/podcasts/
klyuch-razumeniyaklyuch-razumeniya

На ViberViber во время эфира 
можно присылать 

сообщения с вопросами 
и предложениями 

тел. +375 (29) 34-11-34-8

Сервис E-POS

счёт 24616-1-1

«Сделать 
благотворительный 

взнос»

отсканируй QR-код
и в появившемся 

каталоге нажми кнопку

посредством USSD-запроса
*227*15#

ДОРОГИЕ ДРУЗЬЯ 

МЫ СТРОИМ ХРАМ 
СВЯТИТЕЛЯ ИОАННА 

ШАНХАЙСКОГО 
И САН-ФРАНЦИССКОГО 

ЧУДОТВОРЦА 
И СВЯЩЕННОМУЧЕНИКА 

ИОАННА ЕПИСКОПА 
РЫЛЬСКОГО

БУДЕМ БЛАГОДАРНЫ, 
ЕСЛИ ПОМОЖЕТЕ 

В ЭТОМ 
БОГОУГОДНОМ ДЕЛЕ

через приложение 
A1 banking

USSD-запрос
*222*50#

sms на номер 2250

через систему ЕРИП

Код улуги: 1529764

С КАРТЫ НА КАРТУ
№ 9112 3801 2973 9308
срок действия до 01/29

НА РАСЧЁТНЫЙ СЧЁТ
приход храма иконы Божией Матери 

«Всех скорбящих Радость»
р/с  BY53AKBB30150220931203100000

На строительство храма требуются подсобные рабочие
контактный телефон: +375 29 1963297

По благословлению 
Высокопреосвященнейшего Стефана 
архиепископа Гомельского 
и Жлобинского

Объявляется набор на епархиальные библейско-богословские курсы

с 10.00 до 18.00 

с 09.00 до 19.00 
Запись на собеседование 
по телефонам:  8-029-333-20-60 

 8-0232-53-79-77

 с 15 августа до 25 сентября 

→ запись на собеседование 

Приглашаем желающих углубленно изучать Священное Писание познакомиться с вероучением Церкви и Её историей, 
освоить основы православной педагогики. Курсы дадут вам возможность встретиться с интересными людьми, 
познакомиться на практике с лучшими примерами духовно-просветительской работы, помогут найти своё место 
в многогранном служении церковной миссии.

Продолжительность обучения  3 года. Занятия проводятся в вечернее время два раза в неделю.
Для иногородних предусмотрена дистанционная форма обучения. Зачисление на курсы производится после собеседования.
Наличие у поступающих письменной рекомендации приходского священника приветствуется.


